## ΔΗΜΗΤΡΗΣ Ι. ΛΑΜΠΡΟΥ

# ANAZHTHΣH

Δοκίμιο Έλληνικῆς Ίδεολογίας

## ΔΗΜΗΤΡΗ Ι. ΛΑΜΠΡΟΥ

## ANAZHTHEH

Δοκίμιο γιὰ τὴν πολιτικὴ ἀλήθεια

## ΣΤΗΝ ΚΑΙΤΗ

## ΠΕΡΙΕΧΟΜΕΝΑ

| Σὰν πρόλογος                                                  | 9                                            |
|---------------------------------------------------------------|----------------------------------------------|
| IBAIO A'                                                      |                                              |
| ΎΡΩ ΑΠΌ ΤΗΝ ΑΛΗΘΕΊΑ                                           |                                              |
| 6. — 'Αλήθεια καὶ δόγμα                                       | 13<br>17<br>23<br>32<br>37<br>41<br>50<br>55 |
|                                                               | '6                                           |
| ΑΡΧΗ ΚΑΙ ΕΞΟΥΣΙΑ                                              |                                              |
| δ. — 'Η κοινωνία στὴν κυψέλη                                  | 35<br>38<br>90<br>92<br>94<br>96             |
| ΙΒΛΙΟ Β΄  «PXH ΚΑΙ ΕΞΟΥΣΙΑ  α. — 'Η «ὑπερτέλεια» τῆς θελήσεως | 38                                           |

| θ. — 'Η ίδεολογική δομή τῆς 'Αρχῆς                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |                                                                                                              |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| BIBAIO T'                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |                                                                                                              |
| Η ΙΔΕΑ ΕΛΛΑΔΑ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |                                                                                                              |
| α. — 'Ελληνικότητα καὶ δόγματα  δ. — 'Ελληνικότητα καὶ ήρωισμός  γ. — Τὸ Εἰκοσιένα: 'Απ' τὰ κόκκαλα  δ. — 'Ελλάδα καὶ "Ελληνες  ε. — Γνῶτε ὑμᾶς αὐτοὺς  στ. — Οἱ "Ελληνες καὶ ὁ ἀντισιωνισμός  ζ. — 'Η «μονομαχία» τῆς κοιλάδας 'Ηλὰ  η. — Ζόφος καὶ φῶς  θ. — Παγίδες τῆς Λογοκρατίας  ι. — Τὰ Συντάγματα τῆς ἐξουσίας  ια. — Τὸ παραμύθι τοῦ Παρλαμέντου  ιδ. — Οἱ ἐλευθερίες τῆς δουλείας  ιγ. — 'Ο ἐκδαρδαρισμὸς τοῦ 'Ολυμπιακοῦ Πνεύματος  ιδ. — Λειτουργίες καὶ ἐπαγγελματισμὸς  ιε. — 'Αγωνιστικὲς αὐταπάτες καὶ ἀγωνιστικὴ ἀλήθεια  ιστ. — 'Ο 'Ελληνικὸς "Ομιλος τῆς 'Αλήθειας | 117<br>122<br>128<br>133<br>136<br>139<br>143<br>149<br>165<br>180<br>190<br>196<br>205<br>211<br>225<br>229 |
| ПАРАРТНМА                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |                                                                                                              |
| 'Ιδεολογικές ἀφετηρίες τῆς 'Ελληνικῆς Πολιτείας ΕΠΙΛΟΓΟΣ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 233                                                                                                          |
| Ζητεῖται τὸ ἀρχιμήδειο σημεῖο                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 235                                                                                                          |

#### ΣΑΝ ΠΡΟΛΟΓΟΣ

Είχα δημοσιεύσει γιὰ πρώτη φορὰ τὸ μεγαλύτερο μέρος τῆς ὅλης τοῦ βιβλίου αὐτοῦ ττὸ περιοδικὸ «Δαυλὸς» κατὰ τὰ δύο πρῶτα χρόνια τῆς ἐκδόσεώς του. Στὴν παροῦσα ἔκδοση κάνω μερικὲς προσθαφαιρέσεις καὶ τροποποιήσεις.

'Οδηγός μου είναι ή έλευθερωμένη ἔρευνα τῆς πολιτικῆς ἀλήθειας. 'Εκτὸς τοῦ Βιβλίου Β', ὅπου γίνεται συμπύκνωση τῆς ἔρευνας αὐτῆς μὲ γενικώτατη τοποθέτηση τοῦ κεντρικοῦ προβλήματος 'Αρχὴ — 'Εξουσία, τὰ ὑπόλοιπα μέρη ἀποτελοῦνται ἀπὸ ἐνδεικτικὲς μόνον ἀναφορὲς σὲ σημαντικὲς πτυχὲς τῆς πολιτικῆς οὐσίας. Θεωρῶ δογματικὸ ὀλίσθημα τὴ σ υσ τ η μ α τ ι κ ὴ «ἐπιστημονικὴ» θέση τῶν ἐπὶ μέρους πολιτικοκοινωνικῶν προβλημάτων. Καὶ θὰ ἦταν ἀντίθετη πρὸς τὴν ἰδέα τῆς ἀλήθειας οία-δήποτε ἀπόπειρα συντάξεως ἕνὸς ἰδεολογικοῦ σ υ σ τ ή μ α τ ο ς.

΄ H διερεύνηση τῆς πολιτικῆς ἀλήθειας γίνεται σὲ συνεχῆ ἀναφορὰ πρὸς τὴν ἑλληνικότητα. Πρῶτον, διότι τὸ ἑλληνικὸ ε l ν α  $\iota$  σ v ν ή-  $\theta$  ω  $\varsigma$  ἡ ἀλήθεια· καὶ δεύτερον, διότι τὸ ἑλληνικὸ πρέπει v ὰ ε l ν α  $\iota$  πάντο τε ἡ ἀλήθεια. "Οπως καὶ διότι τὸ ἑλληνικὸ εlναι συνήθως οἰκουμενικό· καὶ πρέπει νὰ εlναι πάντοτε οἰκουμενικό.

Ή ἔκδοση τοῦ βιβλίου αὐτοῦ δὲν ἀποκαλύπτει πρόθεση διαδόσεως τῶν ἰδεῶν του. Ἡ μαζικοποίηση θὰ ἦταν ἐξουσιαστικὴ ἐπιδίωξη. Ἡν ὑπῆρ-χε κάποιο Σύμβολο ἢ Ναὸς τῆς ᾿Αλήθειας, θὰ πήγαινα νὰ τοῦ ἀφιερώσω τὰ χειρόγραφά μου, χωρὶς νὰ τὰ τυπώσω ποτέ. Τὰ ἔκανα βιβλίο, διότι Ναοὶ τῆς ᾿Αλήθειας ὑπάρχουν μόνο μέσα στὴν ψυχὴ τῶν ἀνθρώπων.

' Αθήνα, Μάης 1981

 $\Delta.\Lambda.$ 

## Βιβλίο Α΄

## ΓΥΡΩ ΑΠΟ ΤΗΝ ΑΛΗΘΕΙΑ

#### α. — Ὁ Σίσυφος κι ὁ βράχος

 $\mathbf{K}$ αθώς ὁ Σίσυφος κινεῖται ἀνηφορικὰ στὴν πλαγιὰ τοῦ λόφου, σπρώχνοντας τὸν δράχο πρὸς τὴν κορυφή, πραγματοποιεῖ δήματα πρὸς τὴν Ἐλευθερία.

'Ανεβαίνοντας σ' ἕνα ὁποιοδήποτε ὕψος, φθάνει σὲ κάποιο βαθμὸ ἐ λ ε υ θ ε ρ ώ σ ε ω ς.

Μόνον ἂν ἔφθανε στὴν κορυφή, θὰ εἶχε φθάσει στὴν ἀδιαδάθμητη καὶ ἀπόλυτη Ἐ λ ε υ θ ε ρ ί α. Τοῦτο ὅμως δὲν συμδαίνει, κατὰ τὸν ἑλληνικὸ μῦθο, ποτὲ —ἀντίθετα, ὁ δράχος κάποτε τοῦ ξεφεύγει καὶ κατρακυλᾶ στὴν κατηφόρα τῆς πλαγιᾶς.

Τὸ σημεῖο ὅπου ἀρχίζει ἡ κίνηση πρὸς τὴν Ἐλευθερία, τὰ ριζὰ τοῦ λόφου, εἶναι ἀπροσδιόριστο, χάνεται μέσα στὰ ἀνεξερεύνητα δάθη τῆς ἀρχῆς τοῦ ৺Οντος. ᾿Αρχὴ τῆς Ἐλευθερίας δὲν μπορεῖ νὰ εἶναι ἡ «γέννηση» ἢ ἡ «γένεση», —τοῦ ἀτόμου ἢ τοῦ Κόσμου. Ἡ «γέννηση» προϋποθέτει «σύλληψη» καὶ «κύηση», παράγοντες, δηλαδή, ποὺ ἄν καὶ εἶναι «προγενετικοί», καθορίζουν αὐστηρὰ τὴν πορεία τοῦ γεννωμένου. Καὶ ἡ σχέση τοῦ αἰτίου καὶ αἰτιατοῦ δὲν ἔχει ἀρχὴ καὶ τέλος. Τὸ χρονικὸ καὶ χωρικὸ σημεῖο πρὶν ἀπὸ τὸ ὁποῖο δ ὲ ν ὑ π ά ρ χ ε ι κίνηση πρὸς τὴν Ἐλευθερία δὲν εἶναι ἀντιληπτό, ὅπως καὶ στὰ Μαθηματικὰ δὲν εἶναι ἀντιληπτὴ, καὶ εἶναι συμβατικὴ καὶ αὐθαίρετη —καὶ γιαυτὸ δὲν μπορεῖ νὰ ὁρισθῆ— ἡ ἔννοια τοῦ «σημείου».

Καθώς καὶ τὸ σημεῖο, μετὰ ἀπὸ τὸ ὁποῖο ὑπάρχει ἡ ἀπόλυτη Ἐλευθερία, ἡ κορυφὴ τοῦ λόφου, δὲν εἶναι ἀντιληπτό ὁ Σίσυφος δὲν ἀνέβηκε ποτέ, εἶναι σημεῖο - χίμαιρα, ποὺ τὸ κυνηγᾶ αἰώνια χωρὶς νὰ μπορῆ νὰ τὸ πιάση. Τὸ τέλος τῆς κινήσεως πρὸς τὴν Ἐλευθερία δὲν μπορεῖ νὰ ὁρισθῆ, ὅπως δὲν μπορεῖ νὰ ὁρισθῆ στὰ Μαθη-

ματικά —καὶ είναι συμδατική καὶ αὐθαίρετη— ή ἔννοια τοῦ «ἀπεί· 200».

Δὲν ἔχει ὅρια, δὲν ἔχει οὔτε ἀρχὴ οὔτε τέλος ἡ Ἐλευθερία. Ἐλευθερία ε ἴ ν α ι δ ἴ δ ι ο ς δ Θ ε δ ς. Δὲν μπορεῖ νὰ διατυπωθῆ ὁρισμὸς τῆς Ἐλευθερίας, ὅπως δὲν μπορεῖ κὰν νὰ ὁρισθῆ τὸ τί δὲν εἴναι Ἐλευθερία —καὶ ὅσοι ὁρίζουν τὴν Ἐλευθερία ἔτσι, ἀρνητικά, ξεκινοῦν πάντοτε ἀπὸ ἀνθρωποκεντρικὴ (θὰ λέγαμε «σισυφοκεντρικὴ») ἀφετηρία καὶ ἀφήνουν ἔξω ἀπὸ τὸν δρισμὸ τοῦ τί δ ὲ ν εἴναι Ἐλευθερία ἕνα μέρος τοῦ Ὅντος, μέρος ποὺ ϐρίσκεται ἔξω ἀπὸ τὸν Σίσυφο.

\* \* \*

Φανταστικά, ὁ Σίσυφος θὰ μποροῦσε κατ' ἐλευθέραν δούλησιν νὰ καθορίση τὴν ἀρχὴ καὶ τὸ τέλος τῆς κινήσεώς του, θὰ μποροῦσε δηλαδὴ ἀπὸ μόνος του νὰ γίνη εἴτε ἀ π ο λ ὑ τ ω ς μ ἡ ἐλε ὑθ ε ρ ο ς, εἴτε ἀ π ο λ ὑ τ ως ἐ λ ε ὑ θ ε ρ ο ς, μόνο στὴν περίπτωση ποὺ θὰ ἐπορεύετο σὲ μιὰ πεδιάδα μονάχος του, ὅχι στὴν ἀνηφοριὰ τοῦ λόφου, καὶ χωρὶς τὸν δράχο ποὺ σπρώχνει. Τοῦτο θὰ συνέδαινε, ἄν ὁ ἄνθρωπος ἦταν ἄ ν α ρ χ ο ς, ἄν δὲν ἦταν δημιούργημα τῆς Ἐλευθερίας, ἀλλὰ δημιουργὸς τοῦ ἑαυτοῦ του —πράγμα ἀδύνατον. Ἔτσι, Σίσυφος καὶ δράχος, μὲ τὸ κοινὸ ἀνέδασμά τους στὴν πλαγιά, καθορίζουν τὸ ὑψηλότερο σημεῖο ποὺ θὰ φθάση ἡ κίνηση πρὸς τὴν Ἐλευθερία. Μόνος του ὁ Σίσυφος δὲν φθάνει πουθενά.

Είδικά, δ ρόλος τοῦ Σίσυφου ἐξαντλεῖται μέσα στὰ ὅρια ἑνὸς «διαστήματος» ποὺ συμπίπτει μὲ τὴν τροχιὰ ποὺ διαγράφει σπρώχνοντας τὸν ϐράχο, καὶ μηδενίζεται πρὶν καὶ με τὰ τὰ ὅρια αὐτά, ὁπωσδήποτε πρὶν ἀπὸ τὴν ἀρχὴ τῆς ἀνηφοριᾶς ἀλλὰ καὶ ὁπωσδήποτε πρὶν ἀπὸ τὴν κορυφή.

Τὸ τρίπτυχο λόφος — Σίσυφος — δράχος, ἀπόλυτα ἀξεχώριστο, ἀντικατοπτρίζει τὴν ἀναγκαστικὴ συνύπαρξη τοῦ ἀνθρώπου μὲ τὸ περιδάλλον του καὶ τὸ ἐκτὸς αὐτοῦ "Ον, τὴν Τύχη καὶ τὴν 'Αναγκαιότητα. Δὲν ὑπάρχει περίπτωση ἀπομονώσεως τοῦ ἀνθρώπου, καταργήσεως τοῦ «ἐξωανθρώπινου». Δὲν νοείται ὁ Σίσυφος χωρὶς τὴν ἀνηφοριὰ καὶ χωρὶς τὸν δράχο. Ὁ ἄνθρωπος καὶ τὸ ἐξωανθρώπινο ὑποχρεωτικὰ «ἀντιμάχονται», «ἐρίζουν», ἀλλὰ καὶ σ υ μ π ο ρ ε ὑο ν τ α ι ζευγαρωτά, άρμονικὰ καὶ ἀνηφορικά, ἀφοῦ ἡ οὐσία τῆς ὑπάρξεως τοῦ Σίσυφου τοποθετεῖται ἀκριδῶς στὴν ἱκανότητά του

νὰ ὧθῆ, πολὺ ἢ λίγο, τὸν βράχο στὴν ἀνηφοριὰ καὶ ὅχι στὴν ἐγκατάλειψη τοῦ λόφου, ἐγκατάλειψη ποὺ δὲν θὰ εἶχε, σὲ τελευταία ἀνάλυση, κανένα νόημα, διότι θὰ ἀφαιροῦσε ἀπ' αὐτὸν τὴν δυνατότητα τῆς κινήσεως πρὸς τὰ ἐπάνω. Καὶ ἡ δυνατότητα αὐτή, σὰν πολυπόθητο αἴτημα τῆς ζωῆς, εἶναι αὐτὴ αὕτη ἡ ἀπελευθέρωση, οἱουδήποτε ὅαθμοῦ, ποὺ ἐπιδιώκει μὲ τὸν ἀγῶνα της ἡ ἀνθρωπότητα, σὰν ἄτομα καὶ σὰν σύνολο.

Ή ἐλευθέρωση, ἡ θ έ ω σ η, εΙναι ἀκριδῶς ἡ συνισταμένη τῆς ἀντιμαχίας, (τῆς «εριδος», καθ' Ἡράκλειτον) μεταξύ τοῦ βάρους τοῦ βράχου καὶ τῆς προωθητικῆς δυνάμεως ποὺ καταβάλλει ὁ ἄνθρωπος. «Γέννημα» τῶν δύο ἀντιθέτων αὐτῶν δυνάμεων, τῆς Ἐλευθερίας καὶ τῆς ᾿Αναγκαιότητας, ἡ ἐλευθέρωση εἶναι σὲ τελευταία άνάλυση ή έναρμόνιση μεταξύ τους, ή άφομοίωση, ή ταύτιση, ή ένοποίησή τους (α), ὅπως ἡ συνισταμένη τῆς ἡλιακῆς ξλξεως καλ τῆς γήινης ἔλξεως εἶναι ἡ ἤρεμη, ἀδιατάρακτη, άρμονικὴ καὶ αἰώνια τροχιά τῆς Γῆς γύρω ἀπό τὸν ξαυτό της και γύρω ἀπό τὸν ἥλιο. Καὶ ὅπως ἡ Γῆ ἄν ἀπαλλασσόταν ἀπὸ τὴν ἡλιακἡ ἕλξη, θὰ «ἔχανε τὸν δρόμο της» καὶ θὰ χανόταν καὶ ἡ ἴδια μέσα στὸ Σύμπαν, θὰ αὐτοκαταστρεφόταν, ἔτσι καὶ ὁ Σίσυφος, ἂν σταματοῦσε τὴν ὤθηση τοῦ βράχου στὴν ἀνηφοριὰ τοῦ λόφου, θὰ τοῦ ξέφευγε ὁ βράχος, θὰ κατρακυλοῦσε καὶ θὰ πλάκωνε καὶ τὸν ἴδιον. Ἡ συνύπαρξη τοῦ Σίσυφου μὲ τὸν δράχο εἶναι λειτουργία τοῦ Λόγου, τοῦ Κοσμογονικοῦ Νόμου, εἶναι ἔκφραση τῆς ἀρχῆς ποὺ ἑνώνει καὶ συντηρεῖ τὸν Κόσμο. Ἡ άρμονικὴ ἀνηφορικὴ συμπόρευσή του μὲ τὸ δράχο εἶναι ή «σύνταξή» του, ή «συμμόρφωσή» του πρός τὸν Νόμο. Ἡ ἀπόπειρα ἐγκαταλείψεως τοῦ δράχου ἀποτελεῖ παράδαση τοῦ Νόμου, «κατήφορο», καὶ συνεπάγεται τὴν ἐπέμδαση τῆς Δίκης καὶ τὴν καταστροφή τοῦ παραβάτη.

\* \* \*

'Ο δαθμός ἐλευθερώσεως, θεώσεως τοῦ ἀνθρώπου —τὸ «διάστημα» τῆς τροχιᾶς τοῦ Σίσυφου στὴν πλαγιὰ —εἶναι ἀπεριόριστος, ἄπειρος. Ἡ συμμόρφωση πρὸς τὸν Κοσμογονικὸ Νόμο, (6) ἄν δὲν φέρη στὴν ἀπόλυτη Ἐλευθερία, μπορεῖ ὅμως νὰ δδηγήση τὸν ἄνθρωπο

<sup>(</sup>α) «Πάντα κατ' ξριν γίγνεται, τὸ ἀντίξουν συμφέρον, καὶ ξκ τῶν διαφερόντων ξκαλλίστη άρμονία» ('Ηράκλειτος).

<sup>(6) «</sup>Ό λαὸς πρέπει νὰ πολεμᾶ γιὰ τὸν (Κοσμογονικὸ) Νόμο, δπως πολεμᾶ γιὰ νὰ ὑπερασπίση τὰ τείχη» (Ἡράκλειτος).

σὲ ἐπίπεδα γιγαντιαίας φυσικῆς καὶ πνευματικῆς ἀνόδου — καὶ ἡ ἱστορία βρίθει ἀπὸ παραδείγματα ἀτόμων καὶ Ἐθνῶν ποὺ ἀνυψώθηκαν σ' αὐτὴ τὴν κατάσταση' ὅπως, ἄλλωστε, βρίθει κι ἀπὸ παραδείγματα αὐτοκαταστρεφόμενων ἀτόμων καὶ Ἐθνῶν ποὺ παρέδησαν τὸν Κοσμογονικὸ Νόμο — ἀτόμων καὶ Ἐθνῶν ποὺ ἄφησαν τὸν βράχο, μὲ ἀποτέλεσμα νὰ κατρακυλήση καὶ νὰ τὰ πλακώση.

Ή σύγχρονη φάση τῆς ἱστορίας τῆς ἀνθρωπότητας, ἡ σημερινὴ ἐποχὴ τῆς παρακμῆς, χαρακτηρίζεται ἀκριδῶς ἀπὸ τὴν παράδαση τοῦ Κοσμογονικοῦ Νόμου, τὴν ἀνατροπή του, μέσω τοῦ μοχλοῦ τῆς Λογοκρατίας καὶ τεχνοκρατίας.

## β. — 'Αλήθεια καὶ δόγμα

 ${f E}$ ρευνοῦμε δύο σκέψεις ποὺ ἀντιπροσωπεύουν ἰσάριθμες κύριες κατευθύνσεις τοῦ ἀνθρώπινου πνεύματος:

Πρώτη σκέψη: Τὰ πάντα ρεῖ (=ὅλα ὑφίστανται συνεχῆ μετα- δολή).

Δεύτερη σκέψη: Ἡ ἱστορικοκοινωνικὴ ἔξέλιξη ἀφοῦ διήνυσε τὰ στάδια τῆς πρωτόγονης κοινωνίας, τῆς δουλοκτησίας καὶ τοῦ φεουδαλισμοῦ, μπῆκε στὸ στάδιο τοῦ καπιταλισμοῦ καὶ ἀφοῦ ὁλοκληρώση τὸν κύκλο τῆς καπιταλιστικῆς ἀναπτύξεως, θὰ περάση στὸ στάδιο τῆς «δικτατορίας τοῦ προλεταριάτου» καὶ ἐν συνεχεία στὸ τελικὸ καὶ ὁριστικὸ στάδιο τοῦ κομμουνισμοῦ, (ὁπωσδήποτε ταυτόχρονα σὲ πολλὲς χῶρες ποὺ εἶναι καπιταλιστικὰ ἀνεπτυγμένες καὶ ὅχι στὶς καπιταλιστικὰ ὑπανάπτυκτες ἢ σὲ μία μόνο χώρα μεμονωμένα).

Στὴν πρώτη σκέψη, ποὺ ἀνήκει στὸν ελληνα φιλόσοφο Ἡράκλειτο τὸν Ἐφέσιο, παρατηροῦμε τὰ ἑξῆς χαρακτηριστικά:

Πρῶτον, ἔχει γενικώτατη ἰσχὺ ποὺ καλύπτει ὅλους ἀνεξαίρετα τοὺς χώρους τοῦ ἐπιστητοῦ, χωρὶς νὰ ἀφήνη τίποτε ἔξω ἀπ' αὐτήν. Όλα ὑπόκεινται σὲ μεταβολὴ καὶ τίποτε δὲν μένει ἀμετάβλητο στὴ Φύση, στὴ ζωή, στὴν ἱστορία, στὴν κοινωνία. Δὲν ὑπάρχει τίποτε, ἀπὸ τὸ πιὸ σημαντικὸ ἕως τὸ πιὸ ἀσήμαντο, ἀπὸ τὸ πιὸ μικρὸ ἕως τὸ πιὸ μεγάλο, ποὺ νὰ μπορῆ νὰ ξεφύγη ἀπὸ τὸ ἀπόλυτο κῦρος της.

Δεύτερον, δὲν ὑπόκειται σὲ κανένα περιορισμό, δὲν σταματᾶ σὲ κανένα σημεῖο τοῦ χρόνου ἢ τοῦ χώρου, μετὰ ἀπὸ τὸ ὁποῖο δὲν θὰ ὑπάρχη ἡ μεταβολὴ εἶναι ὑπερχρονικὴ καὶ ὑπερτοπική, ἴσχυε χθές, ἰσχύει σήμερα καὶ θὰ ἰσχύη αἰώνια, στὴ Γῆ καὶ στὸ Σύμπαν, ὁπου-δήποτε καὶ ὁποτεδήποτε.

Στὴ δεύτερη σκέψη, ποὺ ἀνήκει στοὺς «πατριάρχες» τοῦ ἱστορικοῦ καὶ διαλεκτικοῦ ὑλισμοῦ Κ. Μὰρξ καὶ Φρ. "Ενγκελς, παρατηροῦμε τὰ ἑξῆς χαρακτηριστικά:

Πρῶτον, δὲν ἔχει ἀπόλυτο κῦρος, δὲν καλύπτει τὶς ο ở σ ί ε ς, ὅλους τοὺς τομεῖς τοῦ ἐπιστητοῦ, ἀδιαφορεῖ ἄν ἡ ἰσχύς της καλύπτη π.χ. τοὺς χώρους τῆς ἀνόργανης ὕλης, τῆς διολογίας κλπ., εἶναι ἐντοπισμένη στοὺς τομεῖς τῆς ἱστορίας καὶ κοινωνίας.

Δεύτερον, θέτει αὐθαίρετους περιορισμούς, παρουσιάζει μερικότητα καὶ λογικὴν «ἐλαστικότητα», δηλαδὴ ἀφ' ἑνὸς καθορίζει τὰ στάδια τῆς ἱστορίας μὲ ἀποκλειστικὰ οἰκονομικὰ κριτήρια καί, ἀφ' ἑτέρου, ἐντοπίζει τὴν ἱστορικὴ ἐξέλιξη σὲ καθωρισμένο χῶρο (είδικά, ὁ Μὰρξ πίστευε ἀμετακίνητα, ὅτι ἡ «προλεταριακὴ ἐπανάσταση» θὰ «ξεσποῦσε» στὶς διομηχανικὰ προηγμένες χῶρες τῆς ἐποχῆς του ᾿Αγγλία, Βέλγιο, Γερμανία) καὶ σὲ καθωρισμένο χρόνο (τὴ στιγμὴ ποὺ ὁ καπιταλισμὸς θὰ συμπλήρωνε τὸ τελευταῖο στάδιο τῆς ἐξελίξεώς του). Ἐπίσης, ἐνῶ δέχεται, ὅτι ἡ ἱστορικοκοινωνικὴ ἐξέλιξη προχωρεῖ σὲ διάφορα στάδια μέχρι τοῦ προκομμουνιστικοῦ σταδίου (στάδιο τῆς «δικτατορίας τοῦ προλεταριάτου»), σταματᾶ στὸ κομμουνιστικὸ στάδιο, δὲν καλύπτει τὴν «μετακομμουνιστικὴ» ἐξέλιξη καὶ στὴν οὐσία ἀντιφάσκει πρὸς τὴν ἴδια τὴν «διαλεκτικὴ» τῆς ἐξελίξεως, πάνω στὴν ὁποία στηρίζεται.

Ή πρώτη σκέψη τοῦ Ἡράκλειτου εἶναι ἡ ἀληθιν ή ἡ δεύτερη σκέψη τῶν Μὰρξ - Ἔνγκελς εἶναι ἡ δογματικ ή.

Ή ἀλήθεια (ἀπὸ τὸ α —στερητικὸ καὶ τὸ ρῆμα λανθάνω = μοῦ διαφεύγει κάτι, κάνω λάθος), ἔχει σὰν κύριο χαρακτηριστικό της, ὅτι ξεκινᾶ ἀπὸ τὴν Ἐλευθερία καὶ καταλήγει στὴν Ἐλευθερία. Ἡ ἀλήθεια ἀναφέρεται σταθερὰ στὴν ἀρχὴ ποὺ συντηρεῖ καὶ ἐνώνει τὸν Κόσμο, εἶναι στενὰ συνυφασμένη μὲ τὸν Λ ὁ γ ο ποὺ καλύπτει τὸ εἶναι καὶ τὸ γίγνεσθαι χωρὶς νὰ δρίσκεται ἔξω ἀπὸ αὐτά. Ἡ ἀλήθεια δὲν ὑπόκειται σὲ τίποτε ἔξω ἀπὸ τὴν Ἐλευθερία.

'Απαραίτητη προϋπόθεση γιὰ νὰ «κινηθῆ» κανεἰς πρὸς τὴν ἀλήθεια καὶ γιὰ νὰ ε ἶ ν α ι ἀλήθεια τὸ «τέρμα» τῆς «κινήσεώς» του εἶναι ἡ ἔλλειψη περιορισμῶν, ὑποκειμενικῶν καὶ ἀντικειμενικῶν. ''Αν ξεκινῶ μὲ κίνητρο μου κάποια «ἐπιθυμοῦσα θέληση», ἐπιδιώκοντας τὴν ἱκανοποίησή της, ἀποκλείεται ἡ ἀντίληψή μου νὰ εἶναι ὀρθή. 'Επίσης, ἀν ἡ κατάληξη τῆς σκέψεώς μου ἐντάσσεται σὲ κάποια ἐκ τῶν προτέρων τεθειμένη «λογικὴ» σκοπιμότητα, ἀποκλείεται ἡ τελικὴ κρίση μου νὰ εἶναι ἀληθινή.

Εἶναι ἀπαραίτητο, ἑπομένως, νὰ ἔχω ἕναν ὑψηλὸ δαθμὸ ἐλευθερώσεως, μέσω τῆς ὁποίας θὰ ἐξευρίσκω ἀνάμεσα στὶς ἐπιθυμοῦσες θελήσεις μου καὶ ἀνάμεσα στὶς ἐπὶ μέρους σκοπιμότητες τὴν ὀρθὴ θέληση καὶ θὰ τὴν κατευθύνω πρὸς ἕνα ἀπόλυτα ἐλεύθερο στόχο, ποὺ δὲν ὑπόκειται σὲ τίποτε ἄλλο ἐκτὸς ἀπὸ τὸν ἑαυτό του. (α) Ἡ ἱκανότητα τοῦ νὰ ἐξευρίσκω τὴν ὀρθὴ θέληση εἶναι ἡ α ừ το κ υριαρχία καὶ ἡ ἱκανότητα νὰ κατευθύνω τὴν ὀρθὴ θέληση στὸν ἀπόλυτα ἐλεύθερο στόχο εἶναι ἡ σο φία. Ὁ ἀπόλυτος στόχος, κάτι δηλαδὴ ποὺ στέκει αὐτοδύναμα καὶ πέρα ἀπὸ τὰ ἐπὶ μέρους φαινόμενα, τὸν ὑποκειμενισμὸ καὶ τὸ συμφέρον, εἶναι ἡ ἱ δ ἑ α.

Αὐτἡ ἡ ἰδέα, τὸ σταθερὸ σημεῖο ἀναφορᾶς τῆς σκέψεως γιὰ τὴν προσπέλαση τῆς ἀλήθειας, βρίσκεται πάνω ἀπὸ τὴν ὕλη. Δὲν τὴν δημιουργοῦν οἱ αἰσθήσεις μας, ἐνυπάρχει σὲ μᾶς. Οἱ αἰσθήσεις μας καὶ οἱ πληροφορίες ποὺ μᾶς παρέχουν δίνουν «ὁμοιώματα» ἀπλῶς τῆς ἀλήθειας, ἀλλ' ὅχι τὴν ἴδια τὴν ἀλήθεια ('Αριστοτέλης). Μὲ τὴν ἔννοιαν αὐτήν, ἔχουν κάποια χαλαρὴ σχέση μὲ τὴν ἀλήθεια — «ἔχει ἀλήθειάν τινα ὅψις καὶ ἀκοὴ τοῦ ἀνθρώπου» (ϐ) —ἀλλὰ οἱ αἰσθήσεις εἶναι ἀδύνατον νὰ μᾶς δώσουν τὴν ἴδια τὴν ἀλήθεια, ποὺ ταυτίζεται μὲ τὴν ὑπεραισθητὴ ὀντότητα τῆς ἀπόλυτης ἰδέας (γ).

Έπομένως, ή ἀλήθεια δὲν ταυτίζεται μὲ τὸ γεγονὸς — ποὺ ὑπόκειται στὸ χρόνο καὶ τὸν τόπο— δὲν ἔχει ἀρχὴ καὶ δὲν ἔχει τέλος, εἶναι ἄ π ε ι ρ η. Κύριο γνώρισμα τῆς γνώσεως τῆς ἀλήθειας εἶναι ἡ ἀρμονία μεταξὺ τῆς ὀρθῆς θελήσεως καὶ τῆς ἰδέας πρὸς τὴν ὁποία κατευθύνεται.

Στή σκέψη τοῦ Ἡράκλειτου ὑποκρύπτεται ἡ ἰδέα τῆς δικαιοσύνης, καὶ μάλιστα στὴν πιὸ καθαρὴ μορφή της (τὸ ἡρακλείτειο τρίπτυχο «πόλεμος»-«ἔρις»-«δίκη»), ἡ ἀπόλυτη δηλαδὴ ἄυλη ὀντότητα ποὺ ἰσχύει καθολικὰ στὴ Φύση καὶ στὴν ἱστορία καὶ ἐκφράζεται στὸν αἰσθητὸ κόσμο μὲ τὸν συνεχῆ ἀγῶνα μεταξὸ τῶν ὄντων, ποὺ δίνει ἀτέρμονη κίνηση, ἀέναη μεταβολὴ στὸ Σύμπαν καὶ στὴ ζωή. (δ) Ἡ

<sup>(</sup>α) «Σοφόν ἐστ: πάντων κεχωρισμένον» (Ἡράκλειτος).

<sup>(</sup>δ) Πλάτωνος Φαίδων», 65 δ.

<sup>(</sup>γ) «Πολυμαθίη νόον ἔχειν οὐ διδάσκει» (ΎΗράκλειτος). Πρβλ. καὶ τὸ πλατωνικὸ («Νόμοι»,  $\mathbf{Z}$ ,  $\mathbf{\bar{5}}$ ) «πολυπειρία καὶ πολυμαθία μετά κακής ἀγωγής γίγνεται πολύ μείζων ξημία».

<sup>(</sup>δ) Εἰδένα: δὲ χρή τὸν πόλεμον ἐόντα ξυνὸν καὶ δίκην ἔριν, καὶ γιγνόμενα πάντα κατ` ἔριν καὶ χρεὼν- (Ἡράκλειτος).

ιδέα τῆς δικαιοσύνης εἶναι, ὅπως ὅλες οἱ ἰδέες, ἔμφυτη στὸν ἄνθρωπο. Ὁ Ἡράκλειτος μὲ ὁδηγὸ τὴν ἰδέα αὐτὴν καὶ ὅχι τὶς αἰσθήσεις του (α), ἐναρμόνισε τὴ σκέψη του πρὸς τὸ Λόγο, τὴν ἀρχὴ ποὺ συντηρεῖ καὶ ἑνώνει τὸν Κόσμο, καὶ συνέλαβε καὶ διετύπωσε ὑπερχρονικὰ καὶ ὑπερτοπικὰ μία ἀλήθεια («τὰ πάντα ρεῖ»), ἡ ὁποία δὲν ἀνετράπη οὔτε θὰ ἀνατραπῆ ποτὲ ἀπὸ τὶς ἐξελίξεις τοῦ Σύμπαντος, ἀπὸ τὰ γεγονότα καὶ τὰ φαινόμενα.

Τὸ δόγμα εἶναι ἀντίθετο πρὸς τὴν Ἐλευθερία, ὑπόκειται σὲ κάποιο ἢ κάποιους σκοπούς, ξένους πρὸς τὴν ἀπόλυτη ἰδέα καὶ καθοριζόμενους ἀπὸ τὸν φορέα του, μὲ δάση ὅ,τι ὑποπίπτει στὶς αἰσθήσεις. Ἡ δογματικὴ «ἀλήθεια» ὑπηρετεῖ κάτι ἔξω ἀπ' αὐτήν, ἐξαλλοτριώνεται μέσα στὴν ἀναγκαιότητα καὶ στὸν αἰσθητὸ κόσμο, χάνοντας ἀφ' ἑνὸς τὴν α ὐ τ ο κ υ ρ ι α ρ χ ί α της καὶ ἀφ' ἑτέρου τὴν μοναδικότητα τοῦ ἀ π ό λ υ τ ο υ ὑ π ε ρ α ι σ θ η τ ο ῦ σ τ ό χ ο υ, πρὸς τὸν ὁποῖο κατευθύνεται. Ἔτσι ἡ δογματικὴ «ἀλήθεια» καταντᾶ νὰ ταυτίζεται μὲ τὸ γεγονός, νὰ ἔχη χρονικὴ ἀρχὴ καὶ χρονικὸ τέλος, νὰ εἶναι ἐπικαιρική, μὴ ἐλεύθερη καὶ πεπερασμένη. Ἡ ἀέναη μεταβολή, ποὺ συνέλαδε ὁ Ἡράκλειτος, μετατρέπεται ἔτσι ἀπὸ τὴν δογματικὴ σκέψη σὲ ἐ ξ έ λ ι ξ η, δηλαδὴ σὲ σειρὰ γεγονότων ποὺ ἀρχίζουν καὶ τελειώνουν κάπου. (6)

Ή ὑποταγὴ αὐτὴ στὸ χρόνο καὶ χῶρο κατὰ κανόνα δδηγεῖ στὴν ὑποδούλωση τῆς σκέψεως στὴν πράξη. Γιαυτὸ ὅλες οἱ δογματικὲς «ἀλήθειες» κατευθύνονται σὲ πρακτικοὺς στόχους: Στὴν Παλαιὰ Διαθήκη ἡ ἀλήθεια νοεῖται μόνο σὰν πράξη —«τὴν ἀλήθειαν ποιεῖν» (γ) —καὶ στὴν Λογοκρατία (Μαρξισμὸ καὶ ᾿Αστοκαπιταλισμὸ) νοεῖται μόνο σὰν ἐξυπηρέτηση πρακτικῶν αἰσθητῶν στόχων (οἰκονομία, ἐξουσία). Αὐτοδύναμη ἀλήθεια, ἀνεξάρτητη παντὸς περιορισμοῦ, δὲν ὑπάρχει στὸ δόγμα. Κύριο γνώρισμα τοῦ δόγματος εἶναι ἡ ἀποκοπὴ τῆς θελήσεως ἀπὸ τὴν ἰδέα.

Τὸ δόγμα εἶναι ψεῦδος σκόπιμο, καὶ κατασκευάζεται γιὰ νὰ ὑπηρετήση κάποιους. Θὰ ἔλεγε κανείς, ὅτι οἱ δογματικοὶ εἶναι δημιούργημα τῆς ἀνελευθερίας, δηλαδὴ κάποιας βαθειᾶς συναισθήσεως

and the second s

<sup>(</sup>α) «'Εδιζησάμην ἐμεωυτόν».

<sup>(6)</sup> Παράδαλε την δογματική δαρδινική θεωρία της έξελίξεως τῶν εἰδῶν, ποὺ συγκρούεται πρὸς την ἀ μ ε τ α τ ρ ο π ί α τῶν γονιδίων. Παράδαλε ἐπίσης την ἰουδαϊκή κοσμολογική ἀντίληψη περὶ κ τ ί σ ε ω ς τοῦ Κόσμου (γεγονὸς καὶ χρονική ἀρχη) καὶ περὶ δευτέρας παρουσίας (γεγονὸς καὶ χρονικὸ τέλος). Ἡ ἐσχατολογία ποὺ χαρακτηρίζει τὰ δόγματα συγκεκριμενοποιεῖται σὲ παραδείσους, ποὺ μπορεῖ νὰ εἰναι ὑπερκόσμιοι (χριστιανικὸς) ἢ ἐγκόσμιοι (κομμουνιστικός).

<sup>(</sup>γ) 'Ησαΐας, κοτ' και Τωδίτ, δ, 4.

ἀδυναμίας, κάποιου πρωτόγονου φόδου, ποὺ προσπαθοῦν νὰ τὸν ἀντιπαρέλθουν μὲ τὴν ἀνάπτυξη τῆς ὁρμῆς ἐπιδολῆς καὶ τὴ συγκέντρωση ἐξουσίας. (Ϥ) Τὸ δόγμα προσπαθεῖ νὰ ἀνακαλύψη δυνάμεις ποὺ θὰ τὶς χρησιμοποιήση γιὰ τὴν ἐφαρμογή του (π.χ. τὴν Ἐκκλησία ἢ τὴν δύναμη τῶν «προλεταρίων»), τείνει νὰ γίνη μὲ τεχνητὰ μέσα «πραγματικότητα» (κατ' ἀνάγκην τεχνητὴ καὶ ψευδής).

Τὸ στοιχεῖο τοῦ ψεύδους ποὺ ἐνυπῆρχε στὴν σκέψη τῶν Μὰρξ - "Ενγκελς πού ἀναφέραμε, ἀποκαλύφθηκε ἀπό τὴν ἴδια τὴν ἱστορικοκοινωνική έξέλιξη: ή προλεταριακή ἐπανάσταση δὲν ἐκδηλώθηκε σὰν «νομοτελειακό γεγονός» στὶς «καπιταλιστικά άνεπτυγμένες» χῶρες 'Αγγλία, Βέλγιο, Γερμανία κλπ., στις όποῖες μέχρι σήμερα δὲν ύπάρχει καμμιὰ τέτοια προοπτική, ἀλλὰ ἐπεβλήθη τεχνητά καὶ βίαια σὰν έξουσία σὲ μιὰ «καπιταλιστικὰ ὑπανάπτυκτη» χώρα, τὴν τσαρική Ρωσία, πράγμα ποὺ δὲν «προφήτεψαν» ποτὲ οἱ δύο πατριάρχες τοῦ Μαρξισμοῦ, προβλέποντας, ἀντίθετα, ὅτι στὴ χώρα αὐτὴ ἀπεκλείετο οἱαδήποτε μορφή κομμουνισμοῦ. Ἐπίσης ή ἐπανάσταση δὲν ἐπεδλήθη ταυτόχρονα σὲ πολλὲς χῶρες, ἀλλὰ σὲ μία —στὶς ύπόλοιπες χῶρες (Πολωνία, Ρουμανία, Βουλγαρία, Ούγγαρία κλπ.) έγκαθιδρύθηκε βίαια κατόπιν στρατιωτικής καταλήψεώς τους από τὰ σοδιετικὰ στρατεύματα (ή, άργότερα σὲ ἄλλες χῶρες, «μεθοδεύθηκε» κατόπιν καταλλήλων πολιτικών «χειρισμών» τῆς Διεθνοῦς Έξουσίας). Τὸ μαρξιστικό ψεῦδος ἀπορρέει, πρῶτον, ἀπὸ τὴν σκόπιμα στενή οἰκονομική ἀνάλυση τῆς Ιστορίας, ποὺ στηρίζεται στὶς αὶσθήσεις καὶ ὄχι στὴν ἰδέα, (6) καί, δεύτερον, ἀπὸ τὸ δόγμα τῆς κομμουνιστικής κοινωνίας, μιᾶς κοινωνίας, δηλαδή, στηριζόμενης σὲ μιὰ τεχνητή ἀρχή, ὄχι ἰδέα, τὴν ἀρχή τῆς ἰσότητας. Ἡ ἀρχή τῆς ἰσότητας είναι δογματική (ψευδής, αὐθαίρετη καὶ «συμδατική»), δέν είναι ἔμφυτη στὸν ἄνθρωπο καὶ δὲν ἰσχύει πουθενὰ στή Φύση, οὔτε στήν ίστορία. (γ)

\* \* \*

Ό μεγαλύτερος έχθρὸς τῆς ἀλήθειας εἶναι τὸ δόγμα. Παρεμβαίνει σὰν φράγμα μεταξὺ τῆς ὀρθῆς θελήσεως καὶ τῆς ἀλήθειας καὶ καταστρέφει τὶς προϋποθέσεις γιὰ τὴν ἐλευθερωμένη πορεία τῆς ἀνθρώπινης σκέψεως πρὸς τὴν οὐσία τῆς ζωῆς καὶ τοῦ Κόσμου. Τὸ δόγμα στὴν πραγματικότητα εἶναι ἀνίκανο νὰ πράξη κάτι περισσό-

<sup>(</sup>α) Παράβαλε τὸν φόβο, μεταφυσικό και πολιτικό, ποὺ χαρακτηρίζει ὅλες τὶς ἐκφράσεις τῆς κατ' ἐξοχὴν δογματικῆς, ἀνελεύθερης και ἐξουσιαστικῆς σκέψεως, τῆς ἰουδαϊκῆς.

<sup>(6) «</sup>Καχοὶ μάρτυρες ἀνθρώπων ὀφθαλμοὶ χαὶ ὧτα δαρδάρους ψυχὰς ἐχόντων» ('Ηράχλειτος).

<sup>(</sup>γ) Βλ. σελ. 32.

τερο ἀπό τὴν διαστρέβλωση τῆς σκέψεως καὶ τὸ πάγωμα στὴν πρόοδο τῆς Ἐπιστήμης. Τὸ δόγμα άπλῶς προσπαθεῖ νὰ ἐκμεταλλευθῆ πρακτικὰ ὡρισιμένα γεγονότα καὶ φαινόμενα, φυσικὰ ἢ κοινωνικά, γιὰ νὰ καρπωθῆ κάτι ἀπ' αὐτά.

'Αποτέλεσμα τοῦ δόγματος εἶναι ἡ τεχνοκρατία, αὐτὸ τὸ ὑποκατάστατο τῆς Ἐπιστήμης, ποὺ χωρὶς νὰ προάγη τὴν ἀλήθεια, ὑπηρετεί την σκοπιμότητα, την έξουσία, την οἰκονομία, τὸ συμφέρον. Ἡ «τεχνοκρατική πρόοδος» δὲν εἶναι πρόοδος τῆς Ἐπιστήμης. Ή πίστη ὅτι ἡ σημερινὴ Ἐπιστήμη βρίσκεται σὲ πιὸ προηγμένο ἐπίπεδο ἀπὸ κάθε ἄλλη προγενέστερη περίοδο ἀποτελεῖ τὴν μεγαλύτερη ψευδαίσθηση τῆς ἐποχῆς μας. Ἡ σκέψη μετὰ τὴν ἐπιδολὴ τῶν λογοκρατικών δογμάτων όχι μόνο δὲν πλησιάζει τὴν ἀλήθεια, ἀλλὰ ἀπομακρύνεται σταθερὰ ἀπ' αὐτήν. Ἡ Ἐπιστήμη χάνοντας τὸν ἀπόλυτο στόχο της, τὴν ἰδέα, περιορίζεται ὅλο καὶ περισσότερο στὴ συναρίθμηση διαφόρων φαινομένων, φυσικών καὶ κοινωνικών, προσπαθώντας νὰ συναγάγη «νόμους», μὲ δάση τὴ διαστρεβλωμένη μορφή τῆς σκέψεως, τὴν γνωστή σὰν «παραεπιστήμη» τῆς Στατιστικῆς, πού θεωρεῖ ἐξωτερικά, ἐπιφανειακὰ τὴν ἀλήθεια, σκέπτεται πο σοτικ ά, καὶ είναι ἀπολύτως ἀνίκανη νὰ συλλάθη ποιοτικά τὴν οὐσία τοῦ φυσικοῦ καὶ ἱστορικοῦ εἶναι καὶ γίγνεσθαι. Ἡ ἐποχὴ ποὺ ζοῦμε είναι ή ἐποχή τῆς τεχνοκρατίας καὶ ὅχι τῆς Ἐπιστήμης.

Ή καθαρή Ἐπιστήμη, μὲ ἐλάχιστες ἐξαιρέσεις, βρίσκεται στήν πραγματικότητα στὸ σημείο ποὺ τὴν παρέδωσαν οἱ ἐλευθερωμένοι, οί μη δογματικοί ἐπιστήμονες. Έτσι, ή Λογική τοῦ ᾿Αριστοτέλους δὲν ἔχει ἐμπλουτισθῆ σὲ τίποτε ἀπὸ τοὺς νεώτερους, ἡ Γεωμετρία τοῦ Εὐκλείδη παραμένει στὸ σημείο πού τὴν ἄφησαν οἱ δημιουργοί της άρχαῖοι "Ελληνες μαθηματικοί, ή πολιτική Ἐπιστήμη βρίσκεται έκει πού την ἔφθασεν ό ᾿Αριστοτέλης, ή φιλοσοφία ἔχει σταματήσει στὸν Πλάτωνα καὶ τὸν ᾿Αριστοτέλη, ἄν ὅχι στὸν Ἡράκλειτο, καὶ ούτω καθεξῆς. 'Απὸ καθαρὰ ἐπιστημονικὴ ἄποψη, στὴν ἐποχὴ τοῦ δογματισμοῦ, οί «προσθῆκες» ποὺ γίνονται στὴν ἀνθρώπινη γνώση δὲν ἀποτελοῦν ἀλήθειες, ἀλλὰ κατὰ κανόνα ἁπλὲς πρακτικὲς ἐφαρμογές, «ἐφευρήματα» ἢ καὶ ώμὲς διαστρεδλώσεις τῶν ἀληθειῶν, ἰδίως στις θεωρητικές ἐπιστῆμες, κατὰ τρόπο ποὺ «δολεύει» καί ύπηρετεῖ τὴν κρατοῦσα τάξη πραγμάτων. Ἡ ἀλήθεια ἔπαψε νὰ εἶναι άλήθεια άπό τότε πού ύποδουλώθηκε στή σκοπιμότητα. 'Ο κόσμος δλοένα και περισσότερο δυθίζεται στο πέλαγος τοῦ σκοταδισμοῦ, τρέφοντας τὴν αὐταπάτη ὅτι γίνεται σοφώτερος, χάρη στὴν τύφλωση πού τοῦ δημιουργεῖ ή λογοκρατική δογματική έξουσία, γιὰ νά τὸν ἀποκοιμίζη καὶ γιὰ νὰ διαιωνίζη ἔτσι τὴν ἄθλια κυριαρχία της.

### γ. — Λόγος καὶ Λογοκρατία

Γιὰ τὸν ελληνα μαθηματικό Εὐκλείδη ὑπάρχει ἡ ἑξῆς πληροφορία: «"Όταν κάποιος, ποὺ ἄρχισε νὰ διδάσκεται γεωμετρία ἀπὸ τὸν Εὐκλείδη καὶ ἔμαθε τὸ πρῶτο θεώρημα, τὸν ρώτησε τί κέρδος θὰ ἔχη τώρα ποὺ τὸ ἔμαθε, ὁ Εὐκλείδης κάλεσε τὸν δοῦλο του καὶ τοῦ εἶπε: «δός του τρεῖς δεκάρες, ἐπειδὴ πρέπει νὰ κερδίζη ἀπ' αὐτὰ ποὺ μαθαίνει». (α)

Τὸ ἱστορικὸ αὐτὸ ἀνέκδοτο ἀπεικονίζει καλύτερα ἀπὸ κάθε συστηματική ἀνάλυση την διαφορά μεταξύ τοῦ λειτουργοῦ τοῦ Λόγου, τῆς ὑπερχρονικῆς ἀρχῆς ποὺ ἑνώνει καὶ συντηρεῖ τὸν Κόσμο, καί τοῦ ὁπαδοῦ τῆς σύγχρονης καπιταλομαρξιστικῆς Λογοκρατίας. ΄Ο πρῶτος ἐξευτελίζει καὶ γελοιοποιεῖ σὰν ἄνθρωπο τῆς δεκάρας τὸν δεύτερο, τὸν ἄνθρωπο, δηλαδή, ποὺ δὲν τὸν ἐνδιαφέρει ἡ ἀλήθεια, άλλα ή τυχόν ώφέλεια πού προκύπτει γι' αὐτόν ἀπό τὴν ἀλήθεια, παρουσιάζοντας μὲ ἀριστουργηματικὸ πρόπο μιὰ σύλληψη τοῦ Ἑλληνικοῦ Πνεύματος, που ἀπέβαλε και καταπολέμησε δ σημερινός λογοκρατούμενος Κόσμος. Τὸ δεδαιωμένο ἀποτέλεσμα τοῦ θριάμδου τῆς Λογοκρατίας εἶναι ἡ παρακμὴ τοῦ πνευματικοῦ πολιτισμοῦ, τῆς ἐπικοινωνίας, δηλαδή, τοῦ ἀνθρώπινου νοῦ μὲ τὴν ἀλήθεια, ἡ μείωση τοῦ βαθμοῦ έλευθερώσεως τῆς ἀνθρωπότητας, καὶ κατ' ἐπέκταοη τὸ ἄγχος, ἡ δυστυχία, ἡ ἐξαχρείωση, ἡ ἀποδλάκωση καὶ ἡ ἀποκτήνωσή της. Τὸ πιθανό μελλοντικό ἀποτέλεσμα τῆς Λογοκρατίας είναι ή καταστροφή και ή έξαφάνιση τῆς ἀνθρωπότητας.

Ή διαφορά μεταξύ Λόγου (6) καὶ Λογοκρατίας εΐναι διαφορά θεωρήσεως τῆς ζωῆς τοῦ Κόσμου. Ὁ λογικὸς θεωρεῖ τὴν ἀλή-

<sup>(</sup>α) «Παρ' Εὐκλείδη τις ἀρξάμενος γεωμετρεῖν, ὡς τὸ πρῶτον θεώρημα ἔμαθεν, ἤρετο Εὐκλείδην, τί δέ μοι πλέον ἔσται ταθτα μανθάνοντι; Καὶ Εδκλείδης τὸν πατδα καλέσας, «δὸς αὐτῷ, ἔψη, τριώδολον, ἐπειδὴ δεῖ αὐτῷ ἐξ ὧν μανθάνει κερδαίνειν» ('Ανθολογία Στοδαίου, ἔκὸ. Meineke, τόμ. IV, σ. 205).

<sup>(6)</sup> Ὁ ὄρος χρησιμοποιεῖται ἐδῶ μὲ τὴν ἔννοια τῆς ἐναρμονισμένης πρὸς τὸν Κοσμογονικὸ Νόμο ἀντιλήψεως γιὰ τὴ ζωὴ καὶ τὸν Κόσμο.

θεια σὰν στόχο τῆς σκέψεως καὶ τῆς δράσεώς του. 'Ο λογοκράτης, ἐκ διαμέτρου ἀντίθετος, θεωρεῖ τὴν σκέψη του καὶ τὴν δράση του σὰν «δημιουργό» τῆς ἀλήθειας. Στὴν πρώτη περίπτωση τὸ ἄτομο εὐθυγραμμίζεται μὲ τὴν ἀλήθεια. Στὴ δεύτερη περίπτωση ἡ ἀλήθεια εὐθυγραμμίζεται μὲ τὸ ἄτομο, χάνοντας τὴν ἐλεύθερη, ἀπόλυτη ὑπόστασή της (καὶ κατὰ λογικὴν ἀναγκαιότητα παύει νὰ εἶναι ἀλήθεια). Τὸ πρῶτο, λοιπόν, πρακτικὸ ἀποτέλεσμα τῆς Λογοκρατίας εἶναι ἡ ἀπομάκρυνση ἀπὸ τὴν ἀλήθεια. 'Η ἐξέλιξη αὐτή, ἱστορικά, μεταφράζεται σὲ σκοταδισμό.

Ό λογοκράτης του προαναφερθέντος ίστορικοῦ ἀνέκδοτου μετατοπίζοντας τὴν ἀξία τῆς ἀλήθειας (τοῦ εὐκλείδειου θεωρήματος) ἀπό τὸν ἀπρόσωπο χῶρο της σὲ ἀτομικὸ ἐπίπεδο, προσπαθεῖ νὰ τὴν ἐκμεταλλευθῆ γιὰ λογαριασμὸ τοῦ ἀτόμου του. Δὲν τὸν ἐνδιαφέρει σὲ ἀντίθεση πρὸς τὸν λογικὸ— ἄν ἡ ἰσχύς της ἀφορᾶ σ' ὅλα τὰ πράγματα τοῦ Κόσμου (ἐπὶ τοῦ προκειμένου, σ' ὅλα τὰ ἐπίπεδα καὶ σ' ὅλα τὰ στερεά, δηλαδὴ σ' ὅλα τὰ σώματα τῆς Γῆς καὶ τοῦ Σύμπαντος,), ἀλλὰ νοιάζεται νὰ ϐρῆ ἄν ἀφορᾶ στὸν ἴδιο. Ἡ ἀλήθεια σὰν σκοπός, ὑποχωρεῖ μπροστὰ στὸ ἄτομο - σκοπό. Πρόκειται γιὰ ἀποκοπὴ τοῦ ἀτόμου ἀπὸ τὸν Κόσμο. Τὸ δεύτερο, ἑπομένως, κοινωνικὸ ἀποτέλεσμα τῆς λογοκρατικῆς θεωρήσεως τῆς ζωῆς καὶ τοῦ Κόσμου εἶναι ὁ ἀ το μικισμός

Ό Λόγος ἀδιαφορεῖ γιὰ τὸ σκόπιμο, γιὰ τὸ ἄν π.χ. ἡ άτομική θεωρία - πού συνέλαβε καὶ διετύπωσε άριστουργηματικά δ Δημόκριτος — μπορεῖ νὰ χρησιμεύση γιὰ τὴν ὑποταγὴ τὧν ἄλλων στήν τυραννία ἐκείνων ποὺ τὴν γνωρίζουν. 'Αδιαφορεῖ ἂν οἱ νόμοι τῆς Μηχανικῆς πού ἀνακάλυψε μποροῦν νὰ ἐφαρμοσθοῦν γιὰ τὴ συντριβή τοῦ ἄλλου. Καὶ δὲν καταδέχεται νὰ τοὺς ἐφαρμόση κατασκευάζοντας πολεμικό ύλικό γιὰ νὰ έξουσιάση, παρὰ μόνο γιὰ νὰ ύπερασπισθή την έλευθερία έναντι τοῦ ἐπιτιθέμενου ἐχθροῦ. Ὁ ᾿Αρχιμήδης ἀρνήθηκε νὰ κατασκευάση πολεμικές μηχανές, παρά τὴν ἐπιμονὴ τοῦ συγγενοῦς του τυράννου τῶν Συρακουσῶν Ἱέρωνος, «διότι δὲν τὶς λογάριαζε γιὰ ἄ ξιες σ π ο υ δ ῆ ς», (α) ἀλλὰ ἀποφάσισε νὰ τὸ πράξη, ὅταν οἱ Ρωμαῖοι ἐπετέθησαν κατὰ τῆς πατρίδας του, καὶ συνέτριψε στὰ χρόνια τῆς πολιορκίας τῶν Συρακουσῶν ὅλες τὶς ρωμαϊκὲς ἐφόδους μὲ τὶς ἐφαρμογές τῆς Μηχανικῆς του, ὅπως κατέκαυσε καὶ τὸν ρωμαϊκὸ στόλο μὲ τὶς ἐφαρμογὲς (κάτοπτρα) τῆς Ἐνπτικῆς του. Ἡ ἀλήθεια, σύμφωνα μὲ τὸν Λόγο, συμβιβάζεται μὲ τὴν δικαιοσύνη καὶ τὴν Ἐλευθε-

<sup>(</sup>α) Πλουτάρχου, «Παράλληλοι Βίοι», Μάρκελλος.

ρία, άλλ' εΊναι ἀπολύτως ἀσυμβίβαστη μὲ τὴν ἐξουσία καὶ τὴν τυραννία (τοῦ Ἱέρωνος ἢ τῶν Ρωμαίων, ἀδιάφορο). ᾿Απὸ ἄποψη Ἐλευθερίας δὲν ὑπάρχει διαφορὰ μεταξὺ ἐξουσιαστῆ καὶ δούλου.

'Αντίθετα ή Λογοκρατία βλέποντας τὴν ἀλήθεια ἀπὸ τὴ σκοπιὰ τῆς σκοπιμότητας, τὴν καταντᾶ ὄργανο ἐξουσίας. 'Η ἀτομικὴ θεωρία ξανάρχεται στὴν ἐπικαιρότητα, μόνον ὅταν διαπιστώνεται ὅτι μπορεῖ νὰ δώση ἐξουσιαστικὲς ἐφαρμογὲς —ἀτομικὴ βόμβα—ὅπως καὶ γενικὰ κάθε ἐπιστημονικὴ ἀλήθεια ἀποκτᾶ ἀξία, μόνον ἐφ' ὅσον ὑπηρετεῖ τεχνοκρατικὰ τὴν ἐξουσία καὶ τὴν ὑλικὴ ἰσχύ. Τὸ τρίτο, ἑπομένως, ἀποτέλεσμα τῆς Λογοκρατίας εἶναι δ ἐξανδραπότητας μέσω τῆς τεχνοκρατίας γιὰ λογαριασμὸ ἐκείνων ποὺ ἐλέγχουν τὸν «τεχνολογικὸ πολιτισμό», δηλαδὴ τῶν ἐξουσιαστῶν τοῦ Κόσμου.

Ό Λόγος, ἀδιαφορώντας γιὰ τὸ ὑλικὸ συμφέρον τὸ ὁποῖο μπορεῖ νὰ ὑπηρετήση ἡ ἀλήθεια, βλέποντας, δηλαδή, τὴ ζωὴ καὶ τὸν Κόσμο ἐπέκεινα τῆς ἀφελιμότητας καὶ ἰδεαλιστικά, συλλαμβάνει τὴν πραγματικότητα καθολικά, καὶ δὲν στενεύει τὸ «πεδίον ὁράσεως» σ' ἕνα μόνο τομέα, τὴν οἰκονομία. 'Αντίθετα, ἡ Λογοκρατία κατευθύνει τὴ δράση καὶ τὴ σκέψη πρὸς τὸ μονόδρομο τῆς οἰκονομίας καὶ στενεύει τὴν ἀντίληψη τῆς ἀνθρωπότητας γιὰ τὴ ζωὴ καὶ τὸν Κόσμο, μεταβάλλοντας τελικὰ τὸν ἄνθρωπο σὲ μέσο τῆς οἰκονομίας καὶ ἐγκλείοντας τὴν ἱστορία μέσα στὸ αὐστηρὸ πλαίσιο τοῦ ὑλισμοῦ. Τὸ τέταρτο, ἑπομένως, ἱστορικὸ ἀποτέλεσμα τῆς Λογοκρατίας εἶναι τὰ μονοδιάστατα ὑλιστικὰ - οἰκονομιστικὰ πολιτικοῖδεολογικὰ συστήματα —καί, γιὰ νὰ μιλήσουμε μὲ βάση τὴ σύγχρονη παγκόσμια «πραγματικότητα», ὁ 'Α σ τ ι σ μ ό ς, ὁ Κ α π ι τα λ ο μ α ρ ξ ι σ μ ὸ ς καὶ ὁ Κ α τ α ν α λ ω τ ι σ μ ό ς.

Τέλος, ή Λογοκρατία ἐπιδάλλοντας μονομερῶς τὴν κυριαρχία μιᾶς στενοκέφαλης ἀφελιμιστικῆς «λογικῆς» στὸν τρόπο ζωῆς καὶ στὴ διαμόρφωση τῆς ἱστορίας, ἀπορρίπτει ὅ,τι δὲν ἔχει σχέση πρὸς τὴ «λογικὴ» αὐτή. Ἡ ἰδεολογικὴ αὐτὴ ἀφετηρία τὴν ὁδηγεῖ ὑποχρεωτικὰ στὴν ἄρνηση τῆς Ἐλευθερίας, τοῦ πνευματικοῦ πολιτισμοῦ καὶ τοῦ φορέως ποὺ τὸν δημιουργεῖ, τῆς ἱστορικῆς - πολιτιστικῆς κοινότητας Ἔθνος. Κατὰ δάθος ἡ Λογοκρατία ἀπορρίπτει καὶ τὴν ἴδια τὴν Τέχνη, ἐπειδὴ δὲν εἶναι προϊὸν τῆς «λογικῆς» της, ἀλλὰ τοῦ συναισθήματος, τὴν ἀνέχεται δὲ ἁπλῶς μὲ τὴν προϋπόθεση ὅτι ἡ Τέχνη ὑπηρετεῖ «λογικοὺς» σκοπούς, π.χ. τὸ κέρδος ἢ τὴν ἐξουσία («ἐμπορικὴ Τέχνη», «στρατευμένη Τέχνη»). ᾿Απορρίπτοντας τὴν Ἐλευθερία, τὸν πνευματικὸ πολιτισμὸ καὶ τὸ Ἔθνος, ἡ Λογοκρατία περιορίζει τὴν ἀνθρώπινη πρόοδο μόνο στὸν τεχνολογικὸ

πολιτισμό καὶ δὲν προχωρεῖ πιὸ πέρα ἀπὸ τὴν ἰδέα τοῦ σχήματος ἐκείνου, τοῦ ὁποίου τὰ μέλη συνυπάρχουν μόνο γιὰ τὴν ἐξυπηρέτηση τῶν στενῶν ὑλικῶν συμφερόντων τους, δηλαδὴ τοῦ σχήματος κοινωνία. Ἐπομένως, τὸ πέμπτο ἱστορικὸ ἀποτέλεσμα τῆς λογοκρατικῆς θεωρήσεως τῆς ζωῆς καὶ τοῦ Κόσμου εἶναι ὁ Διεθνισματικὸς) καὶ ὁ κο σμο πολιτισμός καὶ καπιταλιστικὸς - καταναλωτικὸς) καὶ ὁ κο σμο πολιτισμός καὶ κατασκεύασμα - ὑποκατάστατο, ποὺ παίρνει τὴ θέση τῶν γνήσιων πνευματικῶν πολιτισμῶν, οἱ ὁποῖοι μόνο μέσα στὰ πλαίσια τῆς ἱστορικῆς - ἰδεαλιστικῆς κοινότητας Ἔθνος μποροῦν νὰ ἀναπτυχθοῦν καὶ ποτὲ δὲν προάγονται μέσα σὲ ἀνεθνικὸ χῶρο. (α)

Σκοταδισμός, ἀτομικισμός, ἐξανδραποδισμός, ἀστισμός, καπιταλομαρξισμός, ἀνελευθερία, καταναλωτισμός, Διεθνισμός καὶ Διεθνής Ἐξουσία, τεχνοκρατία καὶ κοσμοπολιτισμός εἶναι, λοιπόν, τὰ θλιδερὰ κοινωνικὰ προϊόντα τῆς Λογοκρατίας, τῆς «δαρειᾶς αὐτῆς ἀρρώστιας», ὅπως χαρακτηρίζεται, τῆς σημερινῆς ἀνθρωπότητας. Θεμελιωμένη φιλοσοφικὰ πάνω σὲ πολλὲς παραλλαγὲς θεωριῶν, εἴτε σὰν ὡφελιμισμὸς (J. Bentham) εἴτε σὰν διαλεκτικὸς καὶ ἱστορικὸς ὑλισμὸς (Κ. Marx καὶ Fr. Engels) εἴτε σάν πραγματισμὸς (W. James, John Dewey, E. Mach) εἴτε σὰν βουλησιοκρατία (Fr. Nietzshe), εἴτε σὰν θετικισμὸς (Auguste Comte. B. Russel) κλπ., ἡ Λογοκρατία σφράγισε μὲ τὴ σφραγίδα τοῦ ψεύδους, τοῦ ιδόγματος, τῆς καταπιέσεως, τῆς χαμέρπειας καὶ τῆς ἱστορικῆς παρακμῆς τὸν πολιτισμὸ τῆς ἀνθρωπότητας καὶ δασιλεύει στὸν σύγχρονο Κόσμο μόνο —και— μόνο ἐ π ε ι δ ἡ ἐ ξ υ π η ρ ε τ ε ῖ τ ὸ ν σ κ ο π ὸ τ ῆ ς Π α γ κ ό σ μ ι α ς Ἐξ ο υ σ ί α ς.

"Αν ἐρευνήση κανεὶς συγκριτικὰ τὰ διάφορα λογοκρατικὰ φιλοσοφικὰ συστήματα, καπιταλιστικὰ καὶ μαρξιστικά, ὅλέπει, ὅτι παρὰ τὶς φαινομενικὲς διαφορές τους, ὅλα ἀνεξαιρέτως παρουσιάζουν ἕνα κοινὸ παρονομαστή, κορυφαῖο καὶ καθοριστικό: ὁδηγοῦν κατευθεῖαν στὴν ὑποιδάθμιση τοῦ ἀνθρώπου ἀπὸ τὸ ἐπίπεδο τοῦ homo sapiens στὸ ἐπίπεδο τοῦ homo oeconomicus, ἀπὸ τὸ ἐπίπεδο τῆς πνευματικὰ αὐτοτελοῦς καὶ ἐλευθερωμένης προσωπικότητας στὸ ἐπίπεδο τοῦ ὑλικὰ ἐξαρτημένου δούλου, τοῦ πλάσματος δηλαδὴ ἐκείνου ποὺ ἐξαλλοτριώνει ὅ,τι ἀνώτερο καὶ ἰδεαλιστικὸ τοῦ χάρισε ἡ Φύση, προκειμένου νὰ «ὼ φ ε λ η θ ῆ», μὲ τὴν στενὴ ἔννοια τῆς λέξεως. Τὰ ἄτομα καὶ τὰ Εθνη ποὺ ξεκινοῦν ἀπὸ τὴν ὑλιστικὴ

<sup>(</sup>α) Βλέπε σελίδες 62 χ.έξ.

άφετηρία τοῦ ἀφελιμιστικοῦ οἰκονομισμοῦ, ἀδιαφορώντας γιὰ τὶς ὑπερυλικὲς ἀλήθειες καὶ ἀξίες τῆς ζωῆς καὶ τῆς ἱστορίας, ὅχι μόνον ἐκπορνεύονται πολιτικά, ἀλλὰ καὶ μεταβάλλονται σὲ ἰδεώδη «πρώτη ὕλη» γιὰ τοὺς ἐξουσιαστὲς τοῦ Κόσμου, μὲ τὴν ὁποία οἱ τελευταῖοι χτίζουν τὸ διεθνὲς καταπιεστικό τους οἰκοδόμημα, ἀντλώντας τὶς στρατιὲς τῶν «οἰκονομικῶν ἀνδραπόδων» καὶ τῶν ἡθικὰ ἐξουδετερωμένων ἀτόμων καὶ Ἐθνῶν ποὺ τοὺς χρειάζονται γιὰ τὴ στήριξη καὶ διατήρηση τῆς κυριαρχίας τους.

\* \* \*

Βασικός κοινός στόχος τοῦ 'Αστισμοῦ, τοῦ Καπιταλισμοῦ καὶ τοῦ Μαρξισμοῦ εἶναι ὁ ἡρωϊσμός, τὸ ἰδανικὸ αὐτὸ καὶ ὁ τρόπος ζωῆς ποὺ ἀπορρέει ἀπὸ τὸν Λόγο, αὐτὴ ἡ ἐλευθερωμένη ἀντίληψη ποὺ ώθεῖ τὸν ἄνθρωπο στὸν ἰδεαλιστικὸ ἀγῶνα (πολιτικό, ἐπιστημονικό, πρακτικό, καλλιτεχνικό) ποὺ βρίσκεται πέρα ἀπὸ κάθε ἀτομικισμό, οἰκονομισμὸ καὶ ἐξουσμαστικότητα. 'Ο 'Αστοκαπιταλισμός καὶ ὁ Μαρξισμὸς εἴδαν τὸν ἡρωϊσμὸ σὰν προϋπόθεση ἐλευθερώσεως, καὶ γι' αὐτὸ τὸν θεώρησαν σὰν τὸν πιὸ ἐπικίνδυνο ἀντίπαλο τοῦ ἀνομολόγητου σκοποῦ τους, δηλαδὴ τοῦ σκοποῦ τῆς Παγκόσμιας Ἐξουσίας καὶ ἀγωνίστηκαν γιὰ νὰ τὸν ἐξαλείψουν ἀπὸ τὴ ζωὴ καὶ τὴν ἱστορία, ἐπιβάλλοντας ἀντ' αὐτοῦ σὰν ἀντίληψη καὶ πρακτικὴ τὴν λογοκρατικὴ ἀνανδρία:

«'Αμφότεροι είναι ἐξ ἴσου ἐχθρικῶς διακείμενοι πρὸς τὸ μεγάλο ἄτομον, τὸν πολιτικὸν ἢ καλλιτεχνικὸν ἢρωα, ὅστις δαμάζων τὰς ψυχὰς παρασύρει εἰς κοινὴν συγκίνησιν καὶ κοινὸν ἐνθουσιασμόν. 'Αμφότεροι μισοῦν ἐξ ἴσου τὸ ἀληθῶς ἐλεύθερον ἄτομον, ἐκεῖνο ὅπερ νικᾶ τὴν χρονικότητα καὶ ὁμιλεῖ μὲ τὸ αἰώνιον. "Έχω ὀνομάσει ὀρθολογιστὴν τὸν ἀστὸν καὶ ἀντι-ηρωϊκόν. Είναι εἰς θέσιν νὰ χρησιμοποιῆ μόνον ὀρθολογιστικὰ καὶ ἀντιηρωϊκὰ μέσα, διὰ νὰ ὑποστηρίξη τὴν θέσιν του ἢ διὰ νὰ εὐθυγραμμίση ἕνα "Εθνος συμφώνως πρὸς τὴν θέλησίν του". (α) Το πλοῦτος ἐνῶ δύναται νὰ ἐξαγοράση ὅλας τὰς μορφὰς τοῦ σεβασμοῦ δὲν μπορεῖ ὸωρεὰν νὰ ἐξασφαλίση καμμίαν.

» Άστικός καὶ κομμουνιστικός ἀτομικισμός, ἀφ' ἤς ἐμεγέθυναν τὴν σημασίαν τοῦ μικροῦ ἀτόμου, κατ' ἀνάγκην ὕψωσαν τὴν νομοτέλειαν (ἕν λογοκρατικὸν ἰδανικὸν διαθέτον δύναμιν ἀντίστοιχον τῶν φυσικῶν νόμων). Ἡ νομοτέλεια διέπεται ὑπὸ τῆς ἰδέας καθ' ἢν ἡ ἰστορία διαμορφώνεται ὄχι ἀπὸ τὴν χαρισματικὴν προσωπικότητα τοῦ ἐνός, δηλα-

<sup>(</sup>α) J. Robinson, «Ή φιλοσοφία της οἰχονομίας», έλλ. μετάφραση όπο Κ. Βαθιώτη, ᾿Αθηναι 1969, σ. 22.

οή του μεγάλου ατόμου, αλλα από οἰκονομικούς μηχανισμούς, ἐνεργούντας οἰκην φυσικών νόμων, τ.ἔ. ἀπό τὴν ἀναγκαιότητα εἰς τὴν ἱστορίαν. Οὕτω πως ὁ ἀτομικισμός στρεφόμενος κατά τοῦ μεγάλου ἀτόμου ἐπροστάτευσε τὰ μικρὰ ἄτομα. Διὸ ὀρθῶς ἀναφέρεται εἰς τὴν ἱστορίαν τοῦ πνεύματος, ὅτι ὁ ἀτομικισμὸς συνδυάζεται πρὸς τὴν γένεσιν μιᾶς κοινωνίας ῆτις ὑποθάλπει τὴν αὐθαιρεσίαν τῶν μικρῶν ἀτόμων, ἄτινα τυγχάνουν μόνιμοι παράγοντες ἀσυμφωνίας καὶ διασπάσεως, ἀτόμων δυναμένων νὰ νοηθοῦν μόνον ὡς ἐμπόρων, καὶ ὅταν ἀκόμη δὲν «ἐμπορεύωνται» ἐν τῆ ἐπαγγελματικῆ τῆς λέξεως ἐννοία (...).

«Τεχνητόν, μέτριον καὶ ξηρὸν εἶναι τὸ ὑπὸ τὸ πρόσχημα τῆς ἀτομικότητος κατασκευαζόμενον μικρὸν ἄτομον τῆς Λογοκρατίας ἐκ τῆς ὁποίας ἀρδεύουν τὴν περὶ ἱστορίας ἀντίληψίν των τόσον ἡ ἀστικὴ ὅσον καὶ ἡ μαρξικὴ κοινωνικὴ θεωρία. Ὁ φιλελευθερισμὸς ἐδιομηχανοποίησε τὴν ἐλευθερίαν τῶν μικροαστικῶς σκεπτομένων ἀτόμων, ἀπολυτρώσας οὲ κατ' ἐπίφασιν τὸ ἄτομον ὑπεδούλωσε τὰς χεῖρας του εἰς τὰς μηχανάς, αἱ ὁποῖαι ὁλοὲν περισσότερον ἀποκλείουν τὴν ἀτομικὴν σχέσων τοῦ ἐργαζομένου πρὸς τὸ προῖὸν τῆς ἐργασίας του, ἀποκλείουν τοὐτέστι τὴν μετάδασιν ἀπολύτως ἀτομικῶν στοιχείων εἰς ἐκεῖνο, τὸ ὁποῖον ἄλλοτε ἡτο δημισύργημα ὄχι μόνον τῶν χειρῶν, ἀλλὰ καὶ δημισύργημα τῆς ψυχῆς μας. Λογοκρατία, μηχανοποίησις, ἰσότης ἐνώπιον τοῦ νόμου, πολιτικὴ ἐλευθερία καὶ κατανάλωσις συνιστοῦν τὰ δασικὰ χαρακτηριστικὰ τῆς «ἀνοικτῆς κοινωνίας» εἰς τὴν ἐποχήν μας». (α)

\* \* \*

Ή Λογοκρατία ἔχει ἤδη πετύχει τὸν ἐξουσιαστικὸ σκοπὸ γιὰ τὸν ὁποῖο θεμελιώθηκε θεωρητικὰ καὶ ἐφαρμόσθηκε πρακτικά. 'Ωδήγησε τὸν πνευματικὸ πολιτισμὸ στὴν παρακμή, ἰσοπέδωσε καὶ ὑπέταξε τοὺς ἀνθρώπους μεταδάλλοντάς τους σὲ μαζανθρώπους καὶ «καταναλωτικοὺς ἀνθρώπους», καὶ ὑποδούλωσε τὰ Εθνη στὸν μονοδιάστατο «τεχνολογικὸ πολιτισμὸ» καὶ κατ' ἐπέκταση στὴν Διεθνῆ 'Εξουσία ποὺ τὸν ἐλέγχει. 'Εξουδετέρωσε τὶς ἐλευθερωμένες ἡρωϊκὲς προσωπικότητες, ἀντιτάσσοντας σ' αὐτὲς τὶς μᾶζες τῶν ἀνικάνων καὶ τῶν «τεχνοκρατῶν», καὶ ἀντικατέστησε τὴν ἰδέα τῆς δικαιοσύνης μὲ τὴν ἀφύσικη ἐξουσιαστικὴ ἀρχὴ τῆς ἰσότητας. Αὐτὸ ποὺ παρατήρησε πρὶν ἀπὸ ἕνα σχεδὸν αἰῶνα ὁ Φρειδερῖκος Νίτσε γιὰ τὸ ἰουδαϊκὸ πνεῦμα —ἄλλο ἀν ὁ ἴδιος αἰχμαλωτίσθηκε ἀπὸ τὴ Λογοκρατία θεοποιώντας ἐξουσιαστικές, ἐπίσης, «ἀξίες», ὅπως τὴν

<sup>(</sup>α) Δημ. Γρ. Τσάκωνα, «Εἰσαγωγή εἰς τὴν Κοινωνιολογίαν», δευτέρα ἔκδοσις, Άθηναι 1971, σ.σ. 217 - 219.

θέληση, καὶ ὑποδιδάζοντας τὴν ἀλήθεια ἀπὸ τὸ ἀπόλυτο ἐπίπεδό της —ὅτι δηλαδὴ «γιὰ τὴν κατηγορία τῶν ἀνθρώπων ποὺ ποθοῦν τὴ δύναμη ἡ π α ρ α κ μ ἡ εἶναι μέσον, καὶ τοῦτοι οἱ ἄνθρωποι ἐνδιαφέρονται ζωτικὰ νὰ ἀ ρ ρ ω σ τ ή σ ο υ ν τὴν ἀνθρωπότητα καὶ νὰ ἀνατρέψουν μὲ ἐπικίνδυνη καὶ συκοφαντικὴ σημασία τὴν ἔννοια τοῦ καλοῦ καὶ τοῦ κακοῦ, τοῦ ἀληθινοῦ καὶ τοῦ ψεύτικου», (α) ἐπαληθεύεται ἀπόλυτα στὸν σύγχρονο παρακμιακὸ λογοκρατούμενο Κόσμο τοῦ ᾿Αστοκαπιταλομαρξισμοῦ. Ἡ ἀνθρωπότητα ἔχασε τὴν ἐπικοινωνία μὲ τὴν ἀλήθεια καὶ τὴν ἤρεμη αὐτάρκεια τοῦ μέτρου ποὺ τῆς χάρισε ὁ ὁδηγός της, τὸ φωτεινὸ μετέωρο τοῦ Λόγου, στερήθηκε τὸν οἶστρο τοῦ ἰδεαλισμοῦ καὶ ἡρωϊσμοῦ καὶ ἤδη διαλέγεται μὲ τὸ Χάος, διαγράφοντας μιὰ πορεία ποὺ δὲν ἔχει ἀφετηρία, δὲν ἔχει κατεύθυνση καὶ δὲν ἔχει φῶς.

Ή ἐπιδολὴ τῆς Λογοκρατίας, μὲ τὴ μορφὴ ἀρχικὰ τοῦ θρησκευτικοῦ δογματισμοῦ, καὶ ἀργότερα μὲ τὴ μορφὴ τοῦ οἰκονομισμοῦ (άστικοῦ, μαρξιστικοῦ, καπιταλιστικοῦ καὶ καταναλωτικοῦ) καὶ τῶν ύλιστικών λογοκρατικών ίδεολογιών, ύπῆρξε πραγματική συμφορά, θανάσιμο πλήγμα γιὰ τὸν ὀρθὸ τρόπο σκέψεως καὶ ζωῆς. Ό πολιτισμός κατεστράφη καὶ ἐκδαρδαρώθηκε, οἱ ἰδεαλιστικὲς ἀρετὲς ἔγιναν στόχος τῶν δογμάτων τοῦ λογοκρατούμενου Κατεστημένου καὶ ύπέστησαν άνεπανόρθωτη φθορά άπό τὸ χυδαῖο καὶ άδυσώπητο έξουσιαστικό καὶ οἰκονομιστικό του πνεῦμα. Ἡ νεώτερη κοινωνία παρουσιάζει εἰκόνα πλήρους διασπάσεως καὶ μεταμορφώνεται σ' ξναν άξιοθρήνητο καὶ εὐνουχισμένο συρφετὸ καρριεριστῶν, ἀπατεώνων, σαλταδόρων καὶ δούλων, πρόθυμων νὰ θυσιάσουν κάθε άξία καὶ τιμή στὸ δωμὸ τῆς λογοκρατικῆς σκοπιμότητας. Ὁ Διεθνισμὸς καὶ ὁ κοσμοπολιτισμός, σὰν γνήσια τέκνα τῆς Λογοκρατίας, συμπληρώνουν τὸ ἔργο τῆς ἐξαρτήσεως καὶ τῆς ὑποδουλώσεως δλόκληρης τῆς ἀνθρωπότητας στὴ Διεθνῆ Ἐξουσία, ἐνῶ ὁ Καταναλωτισμός. τὸ τελευταῖο στάδιο τῆς Λογοκρατίας, κάλυψε μὲ τὸ ἄγχος του καὶ τὸν σκοταδισμό του τὴν αἰώνια χάρη καὶ τὸ αἰώνιο φῶς τῆς ἀλήθειας.

Γιὰ νὰ θυμηθοῦμε καὶ πάλι τὸν Εὐκλείδη, τὸν ἀνυπέρδλητον αὐτὸν γίγαντα τῆς Ἐπιστήμης, ἄς δοῦμε τί γράφει ὁ Γάλλος μαθηματικὸς καὶ φιλόσοφος, διευθυντὴς τῆς Ecole Normale Superieure τοῦ Παρισιοῦ, Jules Tannery, εἰρωνευόμενος τὶς μάταιες παραχαρακτικὲς προσπάθειες τῶν νεωτέρων μαθηματικῶν νὰ ἀναθεωρήσουν

<sup>(</sup>α) Φρ. Νέτσε. «Ό 'Αντίχριστος, δοκίμιο ἀντιστροφής δλων τῶν ἀξιῶν», ξλλ. μετάφραση, ἐκδόσεις Μαρή, σ. Q6.

τὴν Εὐκλείδειο Γεωμετρία καὶ ἐλεεινολογώντας ταυτόχρονα τὴν χαμερπῆ ἀφελιμιστικὴ Λογοκρατία ποὺ εἰσέδαλε στὸ χῶρο τῆς σύγχρονης Ἐπιστήμης καὶ τὴν κατάντησε ὑπηρέτρια τῆς ἐξουσίας καὶ τῆς οἰκονομίας:

«Πόσον θὰ εἴχομεν νὰ ἀφεληθῶμεν, ἐὰν ἦτο δυνατόν νὰ ἐπαναφέρωμεν ἐκ τοῦ Ὑπερπέραν τὸν Εὐκλείδην μεταξύ μας! Ὁ Ζεύς, πατήρ ἀνδρῶν τε Θεῶν τε, εἰσήκουσε τὴν παράκλησιν αὐτὴν τῶν ἀνθρώπων καὶ ἔδωκε τὴν ἄδειαν εἰς τὸν Εὐκλείδην νὰ ἐπανέλθη εἰς τὴν Υῆν. "Ωρισεν ὡς συνοδόν του τὸν Ἑρρῖκον Πουανκαρέ. Ὁ Εὐκλείδης ἀκολουθῶν τὴν γεωμετρίαν του καὶ τρέχων διὰ τοῦ κενοῦ ἔφθασεν ἐκ τοῦ οὐρανοῦ εἰς τὸ Βερολῖνον ἀστραπιαίως, ὅπου τὸν ὑπεδέχθησαν μὲ μεγάλον ἐνθουσιασμόν. Ἐκεῖ τοῦ ἐνεχείρισαν τηλεγράφημα ἐκ Παλαιστίνης, (α) διὰ τοῦ ὁποίου παρεκαλεῖτο νὰ μὴ ἀνακοινώση ὅτι ἔφθασεν ἐξ οὐρανοῦ ἀστραπιαίως, διότι τοῦτο ἀπαγορεύεται ὑπὸ τῆς ειδικῆς θεωρίας τῆς σχετικότητος (6) ἰσχυριζομένης ὅτι δὲν ὑπάρχει ταχύτης μεγαλυτέρα τῆς ταχύτητος τοῦ φωτός.

» Έν τῷ μεταξύ ὁ Πουανχαρέ, ὅστις ἀπεφάσισε νὰ ταξιδεύση πρὸς τὴν γῆν μὴ εὐκλειδείως, ἐπειδὴ ἐπίστευσεν ὅτι αἱ μὴ εὐκλείδειοι γεωμετρίαι εἰναι ἰσότιμοι πρὸς τὴν εὐκλείδειον, εἶχε φθάσει εἰς τὸ νεφέλωμα τῆς ᾿Ανδρομέδας καὶ ἤθελεν ἀκόμη μερικὰ ἐκατομμύρια ἔτη διὰ νὰ φθάση εἰς τὴν γῆν μὴ εὐκλειδείως. Ὁ Εὐκλείδης ἀνεκηρύχθη εἰς τὸ Βερολῖνον Γενικὸς Ἐπιθεωρητὴς τῶν Μαθηματικῶν ὅλου τοῦ κόσμου καὶ ἀκολούθως μετέδη εἰς τὴν Λειψίαν ὅπου ἐπρομηθεύθη παρὰ τοῦ ἐκδοτικοῦ οἴκου Β. G. Teubner τὸ περίφημον ὅιδλίον τοῦ Δανοῦ Ι. L. Heiberg «Τὰ στοιχεῖα τοῦ Εὐκλείδου».

»Μὲ ἐφόδιον τὸ διβλίον αὐτὸ ἐπεσχέφθη τὴν πόλιν Γκαίτιγκεν τῆς Γερμανίας καὶ ἤρχισε τὴν ἐπιθεώρησιν τῶν Πανεπιστημίων, ὁπότε ἐπληροφορήθη ἔκπληκτος τὴν ὕπαρξιν μὴ εὐκλειδείων γεωμετριῶν. Ἐκεὶ ἔλαδε γνῶσιν ὅτι ὁ Γκάους δὲν ἐδημοσίευσε τίποτε τὸ σχετικὸν μὲ τὰς γεωμετρίας αὐτὰς διὰ τὸν φόδον τῶν κραυγῶν τῶν Βοιωτῶν (Υ) καὶ ἔμεινε πολὺ εὐχαριστημένος ὅταν ἐπληροφορήθη ὅτι εἰς τὸ 5ον αἴτημά του περὶ παραλλήλων εὐθειῶν εἶχε δοθῆ τιμητικὴ θέσις εἰς τὸ

<sup>(</sup>α) Υπαινιγμός κατά της έδραϊκης λογοκρατικης σκέψεως.

<sup>(6)</sup> Υπαινιγμός κατά τοῦ Έδραίου Α. Αινστάιν.

 $<sup>(\</sup>gamma)$  Καὶ ἄλλος ὑπαινιγμὸς κατὰ τοῦ διεθνοῦς σιωνιστικοῦ ἐπιστημονικοῦ Κατε στημένου.

σύστημα άξιωμάτων τοῦ Xίλμπερτ (α) καὶ εἶπε: «Tί θὰ συνέδαινεν εἰς τὸν κόσμον, ἄν οὲν εἶχε δοθῆ ή τιμητική αὐτή θέσις!»

«Κατόπιν ἐρωτώμενος κατὰ τὴν διάρκειαν μιᾶς ἐπιστημονικῆς δεξιώσεως ἀπήντησεν ὡς ἑξῆς: «Θαυμάζω τὸ ἀξίωμα τῆς συνεχείας τῶν Dedekind - Cantor. τὴν μέθοδον τῆς τελείας ἐπαγωγῆς τῶν Μαυρολύκου — Pascal — Bernoulli καὶ τὴν τομὴν τοῦ Dedekind περὶ ἀσυμμέτρων, τὰ ὁποῖα περιέχονται καὶ εἰς τὰ Στοιχεῖα μου!». Ἐν τῷ μεταξὸ τὸ Σύμπαν διεστέλλετο διαρκῶς καὶ ὁ Εὐκλείδης εὐρέθη εἰς τὴν ἀνάγκην νὰ ἐρωτήση, ποῦ τέλος πάντων κεῖται τὸ κέντρον τοῦ ἀενάως διαστελλομένου σφαιρικοῦ Σύμπαντος.

»' Ακολούθως ἐξέφρασε τὴν ἀνησυχίαν του, διότι ὁ Πουανκαρὲ τρέχων μὴ εὐκλειδείως δὲν είχεν ἀκόμη φθάσει ἐκ τοῦ 'Υπερπέραν. «Πῶς εἰναι δυνατὸν νὰ συμδαίνη αὐτό;» ἡρώτησε. «'Έχω ἀκούσει ὅτι αὶ μὴ εὐκλείδειοι γεωμετρίαι ἰσχύουν ἰδιαιτέρως διὰ τὰς μεγάλας ἀποστάσεις καὶ τὰ μεγάλα τρίγωνα!»

» "Οταν ἐδήλωσαν εἰς τὸν Γενικὸν Ἐπιθεωρητὴν τῶν Μαθηματικῶν ὅλου τοῦ κόσμου, ὅτι οἱ σημερινοὶ ἄνθρωποι μανθάνουν τὴν γεωμετρίαν διὰ νὰ κερδίζουν τὸ ψωμί των καὶ ὅχι διὰ τὴν διάπλασιν τῆς ψυχῆς των, ἀνεπήδησεν ἀπὸ τὸ κάθισμά του, ἤνοιξε τοὺς μεγάλους ὁφθαλμούς του, τοὺς ἔκλεισε πάλιν καὶ εἶπε μονολογῶν: «Τί μεγάλαι μεταδολαὶ ἐπῆλθον τώρα εἰς τὴν ζωὴν τῶν ἀνθρώπων, ἐνῶ προηγουμένως ὁ λαμπρὸς ἥλιος τῆς Ἑλλάδος, αἱ διαυγεῖς γραμμαὶ τῶν δουνῶν της, τὸ διαρκὲς γέλιο τῶν θαλασσῶν της, οἱ περίλαμπροι ναοί, τὰ μεγαλοπρεπῆ ἀγάλματα, οἱ ποιηταὶ καὶ αἱ φιλοσοφικαὶ συζητήσεις, τὰ πάντα, τέλος, προσεφέροντο διὰ τὴν ἀγωγὴν τῶν ἀνθρώπων». (6)

 $<sup>(\</sup>alpha)$  «'Αναθεωρητής» τῆς Εὐκλειδείου Γεωμετρίας, δπως καὶ οἱ ἀναφερόμενοι παρακάτω.

<sup>(</sup>β) Jules Tannery, «Science et philosophie», κεφ. 9. Ή μετάφραση τοῦ δημοσιευόμενου ἀποσπάσματος τοῦ Tannery πάρθηκε ἀπὸ τὸ διέλιο τοῦ Ε. Σ. Σταμάτη «Ἑλληνική Ἐπιστήμη». ᾿Αθήναι 1968, σ.σ. 106 - 107.

## δ. — Ὁ Προκρούστης καὶ ἡ θεὰ Δίκη

Η ἔννοια τῆς ἰσότητας (α) δὲν ἔχει «ἀντίκρυσμα» στὴ Φύση. Δὲν ὑπάρχει κανένα εἶδος ζώων ποὺ τὰ ἄτομά του νὰ παρουσιά-ζουν μεταξύ τους ἴσο σωματικὸ μέγεθος, ἴσες πνευματικὲς δυνάμεις, ἴσες φυσικὲς δυνάμεις, ἴση διάρκεια ζωῆς, ἴση γονιμότητα, ἴση δραστηριότητα κλπ. ᾿Αντίθετα ἡ ἀνισότητα κυραρχεῖ παντοῦ στὴ Φύση. Διαφορὰ στὸ σῶμα, στὴν εὐφυία, στὴ δύναμη, στὸ χρόνο ζωῆς, στὴν ἱκανότητα ἀναπαραγωγῆς, στὴν δράση. Διαφορὰ μεταξὺ εἰδῶν, διαφορὰ μεταξὺ ἀτόμων τοῦ αὐτοῦ εἴδους, διαφορὰ μεταξὺ ἡλικιῶν, διαφορὰ μεταξὺ ὁμάδων, διαφορὰ μεταξὺ μελῶν τῆς ἴδιας όμάδας. Ἡ Μητέρα Φύση, ὁ Κοσμογονικὸς Νόμος, ἀρνεῖται νὰ ἰσοπεδώση τὰ παιδιά του καὶ ἐπιμένει νὰ τοὺς μοιράζη ἄνισα τὶς ἱκανότητες καὶ δυνατότητες.

'Αντίθετα, ἡ ἰδέα τῆς δικαιοσύνης εἶναι διάχυτη σ' ὅλη τὴ Φύση, ἀποτελεῖ νόμο τῆς Φύσεως. 'Ο ἱκανὸς ἐπιβάλλεται τοῦ ἀνίκανου. 'Ο δραστήριος τοῦ νωθροῦ. 'Ο εὐφυὴς τοῦ βλακός. 'Ο ἰσχυρὸς τοῦ ἀσθενοῦς. 'Ο ὑγιὴς τοῦ ἄρρωστου. 'Η Φύση ἀπαγορεύει τὴν ἀναξιοκρατία, ἀποτρέπει τὴν ἐπιβολὴ τῶν ἄχρηστων ἐπὶ τῶν ἄξιων, τῶν ἀσήμαντων ἐπὶ τῶν ἔξοχων, τῶν ἀτελῶν ἐπὶ τῶν ἀνεπτυγμένων. 'Η Φύση ἀποτρέπει τὴν ἀδικία καὶ ἐπιβάλλοντας ὑποχρεωτικὰ τὸν ἀν-

<sup>(</sup>α) ή ξυνοια της ισότητας είναι δημιούργημα τοῦ Ἑδραϊχοῦ Πνεύματος. Ἐμφανίζεται στὴν Παλαιὰ Διαθήκη, τελειοποιεῖται στὴν Καινή Διαθήκη —στὴν δποία, ἐκτὸς της ισότητας ἐνώπιον τοῦ Θεοῦ, εἰσάγεται καὶ ἀναπτύσσεται ἡ ἔννοια της κοινωνικης καὶ οἰκονομικης ισότητας - καὶ γενικεύεται σ' δλόκληρη τὴν ἀνθρωπότητα κατὰ τὴ νεώτερη ἐποχή, ὁπότε ὁ σιωνισμὸς μέσω τῶν ἀστοχαπιταλιστιχῶν (égalité) καὶ τῶν μαρξιστιχῶν δογμάτων του, τὴν ἐπέδαλε σὰν ἰδεολογιχὸ θεμέλιο τοῦ ἐπικρατοῦντος σήμερα ἀνὰ τὸν Κόσμο λογοκρατικοῦ τρόπου πολιτιχης καὶ οἰκονομικης ζωης. Στὴν ἑλληνικὴ πολιτική σκέψη καὶ πράξη ἡ ἔννοια της ἰσότητας ἀπουσιάζει σχεδὸν παντελῶς, πρὶν ἀπὸ τὴν νόθευση τοῦ Ἑλληνικοῦ Πνεύματος, συνεπεία τῆς εἰσδολης τοῦ δογματισμοῦ. Θεμελιώδης καὶ κυρίαρχη ἰδέα της ἑλληνικης πολιτικης σκέψεως καὶ πράξεως είναι ἡ ιδέα της δικαιοσύνης, τὴν ὁποία οἱ Ἑλληνες είχαν θεοποιήσει ἀπὸ τὰ χρόνια της ἀπώτερης ἀρχαιότητας (θεὰ Δίκη).

ταγωνισμὸ μεταξὺ τῶν ὄντων, συνάγει τὴν ἀδέκαστη κρίση της ἀπονέμοντας ὅ,τι ἀναλογεῖ ἐπὶ δικαίους καὶ ὅ,τι ἀναλογεῖ ἐπὶ ἀδίκους. (α)

Ή ἔννοια τῆς ἰσότητας εἶναι ἀπόλυτα ἀσυμβίβαστη πρὸς τὴν ἰδέα τῆς δικαιοσύνης. Καὶ ἀντίστροφα. "Όπου ὑπάρχει δικαιοσύνη δὲν ὑπάρχει ἰσότητα. Καὶ ὅπου ὑπάρχει ἰσότητα δὲν ὑπάρχει δικαιοσύνη. Δὲν νοεῖται συνύπαρξη τῶν δύο αὐτῶν ἐννοιῶν. Ἡ μία καταργεῖ, ἀνατρέπει τὴν ἄλλη. "Όταν κυριαρχῆ ἡ δικαιοσύνη, οἱ φυσικὰ καὶ ἡθικὰ κατώτεροι ὁδηγοῦνται ἀπὸ τοὺς φυσικὰ καὶ ἡθικὰ ἀνώτερους, ἡ μοῖρα τῶν πρώτων καθορίζεται ἀπὸ τοὺς δεύτερους, κάθε ἐξίσωση μεταξύ τους εἶναι ἀδιανόητη καὶ ἀνεπίτρεπτη, ἡ ἐξομοίωση συνεπάγεται τὴν ἀδικία. Καὶ ὅταν κυριαρχῆ ἡ ἰσότητα, δὲν ὑπάρχει διάκριση μεταξὺ δικαίων καὶ ἀδίκων, ὁ ρόλος τῶν ἡθικὰ καὶ φυσικὰ κατώτερων εἶναι ὁ ἴδιος μὲ τὸν ρόλο τῶν ἀνώτερων, ἡ μοῖρα τῶν ἔξοχων, τῶν ἄξιων, τῶν τίμιων, τῶν ἐκλεκτῶν εἶναι κοινὴ μὲ τὴ μοῖρα τῶν ἀνάξιων, τῶν ἄτιμων, τῶν ἀσήμαντων.

Ή ἔννοια τῆς ἰσότητας δὲν εἶναι ἰδέα, δηλαδή ἀπόλυτη ὀντότητα, καὶ δὲν παίρνει ὑπ' ὄψη της ποιοτικὲς ἔννοιες, ὅπως τοῦ ἤθους, τοῦ ἀτόμου κλπ. Στηρίζεται στὴν ἀριθμητική ἐξομοίωση τῶν ἀτόμων, στὴν μετατροπή τους σὲ «μονάδες» ἀπολύτως ἴσες καὶ ὅμοιες μεταξύ τους. Καταργεῖ τὴν αὐτοδυναμία καὶ αὐτοτέλεια τῶν ἀτόμων. Πρόκειται δηλαδή γιὰ τε χνη τὴ κατάστα δηλαδή γιὰ τε χνη τὴ κατάσταση τῆς ἰσότητας ἡ συνείδηση τοῦ ἀτόμου εἶναι ἀνύπαρκτη. Γι' αὐτὸ καὶ ἡ ἰσότητα εἶναι ποιοτικὰ οὐδέτερη δο γμα τικ ἡ ἀρχή, κανόνας ποὺ ἐκμηδενίζει αὐθαίρετα τὴν ἔννοια τῆς ἀξίας καὶ θεσμοθετεῖ τὴν τεχνητὴ ἔννοια τοῦ ἀριθμοῦ, τῆς πλειοψηφίας.

Ή δικαιοσύνη ἀντίθετα ἀδιαφορεῖ τελείως γιὰ τὸ ποσὸν καὶ συναρτᾶται τελείως πρὸς τὸ ποιόν, δὲν ἐνδιαφέρεται γιὰ τὸν ἀριθμό, τὴν πλειοψηφία, ἀλλὰ γιὰ τὴν ποιότητα, τὴν ἀξία. Κύρια προϋπόθεση τῆς δικαιοσύνης εἶναι ἡ αὐτοτέλεια, ἡ αὐτοδυναμία τοῦ ἀτόμου, καὶ ἑπομένως ἡ ἡθική του συνείδηση. Τὸ σύνολο —δηλαδὴ ὁ ἀριθμὸς— δὲν παίζει κανένα ρόλο. (6) Γιαυτὸ καὶ ἡ δικαιοσύνη δὲν

<sup>(</sup>α) «Πόλεμος πατήρ πάντων μὲν ἐστι, πάντων δὲ δασιλεύς, καὶ τοὺς μὲν θεοὺς ἔδειξε, τοὺς δὲ ἀνθρώπους. τοὺς μὲν δούλους ἐποίησε, τοὺς δὸ ἐλευθέρους» (Ἡράκλειτος).

<sup>(6) «&#</sup>x27;Εμοί εξς ἄνθρωπος τρισμύριοι, οί δὲ ἀνάριθμοι οὐδ' εξς» ('Ηράκλειτος).

εἶναι κανόνας, δὲν εἶναι τεχνητὰ καθωρισμένο μέτρο, ἀλλὰ ἡθικοπνευματική ὀντότητα, μ' ἄλλα λόγια ἰ δ έ α.

'Εξ ἄλλου ή ἔννοια τῆς ἰσότητας εἶναι ἀπόλυτα ἀσυμθίδαστη πρός τὴν Ἐλευθερία. Μὲ τὴν ἰσότητα καθορίζεται συμβατικὰ ἕνα μέτρο κοινό για όλους, με το όποιο πρέπει να ισωθούν όλοι, ανεξάρτητα ἀπὸ τὶς φυσικὲς «διαστάσεις» τοῦ καθενός. Πρέπει δηλαδή δ μεγαλύτερος ἀπὸ τὸ κοινὸ μέτρο τῆς ἰσότητας νὰ «συμπτυχθῆ» καὶ ό μικρότερος νὰ «τεντωθῆ», γιὰ νὰ τὸ φθάσουν. (α) 'Αλλὰ ὅταν ἐγὼ πρέπει νὰ γίνω ὅσο ἐσὺ καὶ ὅταν ἐσὺ πρέπει νὰ γίνης ὅσο ἐγώ, χάνουμε καὶ οἱ δύο τὸν ἑαυτό μας. Μ' ἄλλα λόγια πρέπει νὰ θυσιασθῆ ή αὐτοτέλεια τοῦ ἀτόμου —καὶ συνεπῶς πρέπει νὰ καταστραφοῦν οί προϋποθέσεις έλευθερώσεώς του— στό δωμό ένὸς αὐθαίρετα προκαθωρισμένου μέτρου, ξένου πρός τὴ φύση του, πρέπει τὸ ἄτομο νὰ ἀπαρνηθῆ τὶς φυσικές του ίδιότητες καὶ δυνατότητες καὶ νὰ εὐθυγραμμισθή με τὶς ἰδιότητες καὶ τὶς δυνατότητες ένὸς κανόνος πού άλλοι, ὄχι αὐτός, καθορίζουν —καὶ μ' αὐτό τὸν τρόπο ὑποδάλλεται σὲ τεχνητό ἐξαναγκασμό. ᾿Αλλὰ ὁ ἐξαναγκασμὸς ἀκριδῶς ἀποτελεῖ τό στοιχεῖο ἀποτροπῆς τῆς ἐλευθερώσεως, ἀτομικῆς, πολιτικῆς, κοινωνικοοικονομικής και ήθικής.

'Αντίθετα, ή δικαιοσύνη ἀποτελεῖ προϋπόθεση τῆς ἐλευθερώσεως, ὅπως καὶ ἡ ἐλευθέρωση ἀποτελεῖ προϋπόθεση τῆς δικαιοσύνης. Τὸ ἄτομο δὲν ὑπόκειται σὲ ἰσοπέδωση, οἱ ἰδιότητες, δυνατότητες καὶ «διαστάσεις» του ἀναπτύσσονται καὶ ὁλοκληρώνονται φυσκά, χωρὶς περιορισμούς, χωρὶς ἐξαναγκασμό. 'Ο ἄνθρωπος μέσω τῆς δικαιοσύνης ἐναρμονίζεται πρὸς τὸν Κοσμογονικὸ Νόμο. 'Ο μεγάλος, ὁ αὐτοδύναμος καὶ αὐτοτελής, δὲν ἐπηρεάζεται ἀπὸ τὶς διαστάσεις τοῦ μικροῦ, καὶ ὁ μικρὸς δὲν ἐξαναγκάζεται νὰ ἰσωθῆ μὲ τὶς διαστάσεις τοῦ μεγάλου. Καὶ οἱ δύο ὑπάρχουν, ὅπως ἡ Μητέρα Φύση τὸ θέλησε, καὶ ὅχι ὅπως ἐξαναγκαστικοὶ παράγοντες ὁρίζουν. Καὶ εἶναι ἐλεύθεροι νὰ ἀναπτύξουν τὶς πνευματικὲς καὶ φυσικὲς δυνατότητες καὶ «διαστάσεις» τους χωρὶς κανένα ἀνθρώπινο περιορισμό. 'Η δικαιοσύνη εἶναι ἐγγυητὴς τῆς ἀτομικῆς, πολιτικῆς, κοινωνικοοικονομικῆς καὶ ἡθικῆς ἐλευθερώσεως.

Τέλος, ή ἀρχὴ τῆς ἰσότητας εἶναι συμβίβαστη πρὸς τὴν πρό-

<sup>(</sup>α) Πρόλ. τὸν ἔξοχο ἀρχαιοελληνικό μῦθο τοῦ Προκρούστη, αὐτοῦ τοῦ ληστῆ -  $\theta$ :ασώτη τῆς παρανοϊκῆς ἐξουσιαστικῆς ἀρχῆς τῆς ἰσότητας, τὸν ὁποῖο ἐξώντωσε δ λειτουργὸς τῆς  $\theta$  ε (ας ἰδέας τῆς  $\Delta$ ικαιοσύνης (καὶ γι' αὐτὸ ἀνακηρύχτηκε ἀπὸ τὸν Ἑλληνισμὸ ἡ  $\mu$  ( $\theta$  ε ο ς), δ  $\Theta$ ησέας.

οδο καὶ τὴν ἐξέλιξη. Μὲ τὴν ἰσοπέδωση τῶν ἀτόμων οἱ ἡθικὰ καὶ φυσικὰ ἰσχυροί, ποὺ μποροῦν νὰ εἶναι οἱ «μπροστάρηδες» τῶν ἄλλων καὶ νὰ τεθοῦν ἐπὶ κεφαλῆς τῆς κινήσεως, ὠθώντας καὶ τοὺς ἄλλους πρὸς νέες κατακτήσεις, εἶναι ὑποχρεωμένοι νὰ βραδυπορήσουν, γιὰ νὰ εὐθυγραμμισθοῦν μὲ τοὺς ἡθικὰ καὶ φυσικὰ ἀδύνατους, νὰ συγχρονίσουν τὸ δῆμα τους μ' αὐτούς. Τὴν κίνηση τοῦ συνόλου ἐπηρεάζει καὶ καθορίζει ὁ «μέσος ὅρος», ὅχι ἡ ἀξιότητα. Ὁ μέσος ὅρος ἀντιπροσωπεύει τὸ μηδέν, καὶ ἑπομένως ἡ ταχύτητα τῆς κινήσεως δὲν εἶναι οὕτε ἀρνητικὴ (ὀπισθοδρόμηση), ἀλλὰ οὕτε καὶ θετικὴ (πρόοδος), εἶναι μηδαμινὴ —δηλαδὴ στασιμότητα. Ἔτσι τὰ σύνολα χάνουν τὸν δυναμισμό τους καὶ μεταβάλλονται σὲ στατικοὺς ὀργανισμούς, σὲ Κατεστημένα.

'Αντίθετα ή θετική κίνηση, δηλαδή ή πρόοδος, προϋποθέτει την δικαιοσύνη. Όταν χάρη στή δικαιοσύνη τήν κίνηση τοῦ συνόλου καθορίζη ή ἀξιότητα, ὁ ρυθμὸς εἶναι πάνω ἀπὸ τὸ «μέσο ὅρο», πάνω ἀπὸ τὸ μηδέν. Ἡ συνολική κίνηση δηλαδή εἶναι θετική, εἶναι μετατόπιση πρὸς τὰ ἐμπρός, εἶναι πρόοδος. Καὶ τὰ σύνολα ἀποκτοῦν δυναμικό, ἐξελικτικὸ χαρακτῆρα.

\* \* \*

Στὴν πράξη τὸ δόγμα τῆς ἰσότητας μεταφράζεται πολιτειακά σὲ έξουσιαστικό πολιτικό καθεστώς καὶ κοινωνικά σὲ λογοκρατικό οἰκονομισμό. Στὰ ἐξουσιαστικὰ καθεστῶτα τῆς πολιτικῆς ἰσοπεδώσεως (ὅπως π.χ. ὁ Κοινοβουλευτισμός) ή ἱεράρχηση τῆς ὁλότητας στηρίζεται στὴν ἔννοια τῆς πλειοψηφίας. "Ολα τὰ ἄτομα ψηφίζουν και όλοι οι ψῆφοι ἔχουν τὴν ἴδια ἀκριδῶς ἀξία. Ἡ πολιτικὴ ἰσοδυναμία τῶν ἀτόμων εἶναι ἀπόλυτη. Ἡ ψῆφος τοῦ δλακὸς ἔχει τὴν ἴδια άξία μὲ τὴν ψῆφο τοῦ εὐφυοῦς καὶ τοῦ σοφοῦ, ἡ ψῆφος τοῦ διεφθαρμένου ἰσοδυναμεῖ μὲ τὴν ψῆφο τοῦ ἔντιμου, ἡ ψῆφος τοῦ παράλογου άντιστοιχεί πρός την ψηφο τοῦ λογικοῦ. Δύο βλάκες έξουδετερώνουν έναν εὐφυῆ ἢ σοφό, δύο διεφθαρμένοι ὑποτάσσουν έναν έντιμο, δύο παράλογοι κυθερνοῦν ἕνα λογικό. Στὸν λογοκρατικό οἰκονομισμό (ὅπως π.χ. ὁ μαρξιστικός) ή κοινωνία στηρίζεται στὸ ἴσο μερίδιο κάθε ἀτόμου ἐπὶ τῶν ἀγαθῶν. Δὲν ὑπάρχει καὶ ἐδῶ (θεωρητικά) διάκριση. Ό τεμπέλης δικαιοῦται τὰ ίδια μὲ τὸν φιλόπονο, δ άντιπαραγωγικός ἀπολαμβάνει τὰ ἴσα μὲ τὸν παραγωγικό, ὁ ἀνίκανος ταυτίζεται οἰκονομικά μὲ τὸν δημιουργό.

'Εξ ἄλλου, ή ἰδέα τῆς δικαιοσύνης πολιτικὰ ὑλοποιεῖται μὲ τοὺς διάφορους τύπους τῶν ἀξιοκρατικῶν καὶ τιμοκρατικῶν Πολιτειῶν καὶ οἰκονομικὰ μὲ τὴν δικαιοκρατούμενη κοινωνία. Στὰ σχήματα αὐτὰ ἡ πλειοψηφία, τὸ σύνολο σὰν ἀριθμός, δὲν παίζουν κανένα ρό-

λο. Τὰ πάντα καθορίζει ἡ ἀξία, τὸ ποιόν, τὸ ἄτομο. Οἱ ἐκλεκτοί, οἱ ἄξιοι καὶ οἱ ἔντιμοι ὁδηγοῦν τοὺς ὑπόλοιπους. Τὸ μερίδιο τῆς συμμετοχῆς στὴ διαδικασία λήψεως ἀποφάσεων εἶναι ἀνάλογο πρὸς τὴν ἠθικὴ καὶ φυσικὴ ἀξία καὶ τὸ πνευματικὸ ἢ ὑλικὸ ἔργο ἑνὸς ἑκάστου μέλους τοῦ συνόλου.

Ή δικαιοκρατούμενη κοινωνία στηρίζεται στὴν ἀρχὴ «ὁ καθένας ἀπολαμβάνει ἀνάλογα μὲ τὸ ἔργο ποὺ ἀποδίδει». Οἱ τεμπέληδες, οἱ ἀντιπαραγωγικοί, οἱ κηφῆνες ξεπέφτουν, οἰκονομικὰ καὶ κοινωνικά, ἐνῶ οἱ φιλόπονοι, παραγωγικοί, δημιουργικοὶ ἀνεβαίνουν. Ἡ ἱεραρχία τῆς κοινωνίας ἀντικατοπτρίζει δίκαια τὴν κλίμακα τῆς παραγωγικῆς ἀξίας τῶν ἀτόμων ποὺ τὴν ἀποτελοῦν.

Αύτή εΐναι σὲ γενικὲς γραμμὲς ή διάκριση τῶν ἐννοιῶν καὶ τῶν πολιτικοκοινωνικών μορφών πού ἀπορρέουν ἀπό τὴν ἔννοια τῆς ίσότητας καὶ τὴν ἰδέα τῆς δικαιοσύνης. Ἡ πρώτη, ἐπιδαλλόμενη δίαια, τεχνητά, μὲ τὸν ἠθικὰ οὐδέτερο χαρακτῆρα της ἰσοπέδωσε ποιοτικά τὴν σημερινή ἀνθρωπότητα καὶ τῆς ἐπέδαλε μιὰ ἀναξιοκρατούμενη ίεράρχηση, ή δποία άντιδαίνει πρός τή Φύση, πρός τὴν Ἐλευθερία, τὴν ἔννοια τῆς προόδου, τὸν σεβασμὸ τοῦ ἀτόμου καὶ τὴ λογική. Τὰ ἄτομα μεταβλήθηκαν σὲ μονάδες, σὲ «νούμερα», σὲ μέλη μιᾶς ἀγέλης. Ἡ δυνατότητα ἐλευθερώσεως καταργήθηκε, μὲ τὴν μετατροπὴ τῶν Ἐθνῶν σὲ εὐκολοκυθέρνητους συρφετούς πού δεν δημιουργούν προδλήματα στούς εξουσιαστές τους. Οί κοινωνίες καὶ τὰ Κράτη ἔγιναν Κατεστημένα, στατικοὶ ὀργανισμοί. Καὶ αὐτὸς εἶναι προφανῶς ὁ ἀνομολόγητος σκοπὸς τῆς συγκροτήσεως τῶν Κρατῶν καὶ κοινωνιῶν ποὺ στηρίζονται στὴν ἀρχὴ τῆς ἰσότητας: οἱ ἐκλεκτοί, οἱ ἄξιοι, οἱ ἐλεύθεροι ἐξουδετερώνονται ἀπὸ τὸ πλήθος τῶν ἀνικάνων καὶ τῶν δούλων καὶ ἔτσι παύουν νὰ ἀποτελοῦν κίνδυνο γιὰ τὴν κατάσταση τῆς ἀκινησίας, ποὺ εἶναι ἀναγκαία γιὰ την διαιώνιση της κυριαρχίας τοῦ Κατεστημένου. Ἡ κοινωνία της Ισότητας είναι δαθύτατα άντιδρα στική, στή σύλληψη καί στην έφαρμογή της.

Θέτοντας σὰν θεμέλιο τῶν Πολιτειῶν καὶ κοινωνιῶν τὴν ἰδέα τῆς δικαιοσύνης ἔχουμε τὴν θεωρητικὴ ἀρχὴ τῆς Πολιτείας τῆς ᾿Α-ξιοκρατίας καὶ τῆς Ἐλευθερίας. ᾿Αφήνεται ἀνεμπόδιστη ἡ φυσικὴ δια-δικασία τῆς ἀναδείξεως τῶν ἐκλεκτῶν καὶ δίνεται στὴν ὁλότητα δυναμικὸς καὶ ἐξελικτικὸς χαρακτῆρας. Δὲν κατοχυρώνεται ἡ ἐξουσία κανενὸς Κατεστημένου, καὶ δὲν «παγώνει», δὲν ἐξουδετερώνεται ἡ ἱστορικὴ ἐξέλιξη. Ἡ κοινωνία καὶ Πολιτεία τῆς Δικαιοσύνης καὶ ᾿Αξιοκρατίας εἶναι ϐαθύτατα προοδευτικὴ στὴ σύλληψη καὶ τὴν ἐφαρμογή της.

# ε. — Ὁ ἰδεαλιστής καὶ τὸ θηλαστικὸ

Π ρόοδος εἶναι ἡ κίνηση μὲ κανονικό ρυθμὸ ἀπὸ μιὰ κατάσταση πρὸς μιὰ ἄλλη ποὺ ὑπερέχει ἀπὸ τὴν προηγούμενη. ¾Αν πρόκειται γιὰ ἄρρυθμη καὶ ἀκανόνιστη κίνηση, δὲν μποροῦμε νὰ μιλᾶμε γιὰ πρόοδο, ἀλλὰ γιὰ ἁπλῆ μεταθολή. ¾Αν πάλι ἡ κίνηση δὲν κατευθύνεται πρὸς κάτι τὸ ὑπερέχον, ἀλλὰ πρὸς κάτι ποὺ τοποθετεῖται σὲ κατώτερο ἀπὸ τὴν ἀφετηρία της σημεῖο, δὲν πρόκειται γιὰ πρόοδο, ἀλλὰ γιὰ ὀπισθοδρόμηση.

'Απὸ τὰ παραπάνω βγαίνει, ὅτι μέσα στὴν ἔννοια τῆς προόδου πρέπει νὰ ἐνυπάρχη ἀπαραίτητα τὸ στοιχεῖο τῆς κατευθύνσεως. ''Αν δὲν ἔχη καθορισθῆ ποιό εἶναι τὸ ὑπερέχον, ἂν δὲν ἔχη γίνει, μ' ἄλλα λόγια, παραδεκτὴ σὰν ἀνώτερη ἡ κατάσταση πρὸς τὴν ὁποία στρέφεται ἡ κίνηση, εἶναι ἀδύνατο νὰ χαρακτηρίσουμε τὴν τροχιά της σὰν πρόοδο.

Στὰ μαθηματικά, ὅπου ἔχουμε νὰ κάνουμε μὲ ποσότητες, ὁ καθορισμὸς τῆς ἔννοιας τῆς προόδου εἶναι ἁπλός. Ἐκεῖ τὸ ἀνώτερο ταυτίζεται μὲ τὸ περισσότερο, τὸ μεγαλύτερο ποσοτικά, καὶ συνεπῶς πρόοδος εἶναι ἡ αὔξηση μὲ ρυθμὸ προσθετικὸ (ἀριθμητικὴ πρόοδος) ἢ πολλαπλασιαστικὸ (γεωμετρικὴ πρόοδος).

Στὴν κοινωνία, ὅμως, ὁ χαρακτηρισμὸς μιᾶς σειρᾶς καταστάσεων ἢ γεγονότων σὰν προόδου ἢ ὀπισθοδρομήσεως εἶναι ἀμφισθητούμενος, διότι ἀμφισθητούμενος εἶναι καὶ ὁ προσδιορισμὸς τοῦ ἱστορικὰ ἀνώτερου. Τὸ ἱστορικὰ ἀνώτερο προσδιορίζεται ἀνάλογα μὲ τὴν σκοπιὰ θεωρήσεως ἐκείνων ποὺ τὸ προσδιορίζουν. Καὶ οἱ σκοπιὲς αὐτὲς ὄχι μόνο δὲν συμπίπτουν, ἀλλὰ πολὺ συχνὰ βρίσκονται σὲ σημεῖα ἐκ διαμέτρου ἀντίθετα. (α)

<sup>(</sup>α) Στην έλληνική σκέψη ύπάρχει σαφῶς ή ἀντίληψη ὅτι ή λεγόμενη πρόοδος τοῦ πολιτισμοῦ (ἐξουσίας καὶ τεχνοκρατίας) ἀποτελεῖ στην πραγματικότητα ὁπισθοδρόμηση. Στὸν "Ομηρο (Ἰλιάδος Α), στὸν Ἡσίοδο (Θεογονία), στὸν Πλάτωνα (Πολιτεία, 415, α - δ) καὶ ἀλλοῦ συναντοῦμε τὴν ἀντίληψη τῆς προϊούσης παρακμῆς (στὸν συμδολικό μύθο τῆς σταδιακῆς καταπτώσεως τῶν ἀνθρώπων ἀπὸ τὸ «χρυσοῦν γένος»

"Ας ἐξετάσουμε τοὺς δύο βασικοὺς τρόπους θεωρήσεως τῆς ζωῆς και τοῦ Κόσμου: τὸν ὑλιστικὸ και τὸν ἰδεαλιστικό. "Αν ή ίδεολογική σκοπιά είναι ύλιστική, τὸ ίστορικά ἀνώτερο είναι ή αὔξηση τῶν μέσων διαδιώσεως τοῦ ὑλικοῦ ὄντος — δηλαδή τοῦ θηλαστικοῦ ζώου — ἄνθρωπος καὶ συνεπῶς ἡ πρόοδος ταυτίζεται μὲ τήν «τεχνολογική» καὶ «οἰκονομική πρόοδο». Αὐτή ή «τεχνολογική» καὶ «οἰκονομική πρόοδος» πρέπει νὰ ἀναφέρεται στὰ ὑλιστικὰ σχήματα καί «μεγέθη» πού παραδέχεται δ (πάντοτε έξουσιαστικός) ύλισμός. Καὶ τέτοια, ώς γνωστόν, εἶναι ἡ λογοκρατικὴ κοινωνία καὶ τὸ Κράτος, τὰ ὁποῖα στηρίζονται στὴν ἀρχὴ τῆς ἐξυπηρετήσεως τῶν ύλικῶν συμφερόντων τῶν μελῶν τους. Έπομένως γιὰ τὸν ύλισμό -γιὰ νὰ μιλᾶμε καὶ πάλι μὲ βάση τὴν διεθνῆ πραγματικότητα τῆς ἐποχῆς μας: γιὰ τὸν ᾿Αστοκαπιταλομαρξισμὸ — πρόοδος είναι ἡ ἔρρυθμη ἀνάπτυξη (κατ' ἀνάγκην οἰκονομική καὶ ὀργανωτική) τῶν ὁλοτήτων Κράτος και λογοκρατική κοινωνία. 'Ο ρυθμός προόδου εξναι ἀνάλογος πρός τὸν ρυθμό μὲ τὸν ὁποῖο ἀφ' ἑνὸς ἰσχυροποιεῖται ή ύλικη δύναμη της έξουσίας και ἀφ' έτέρου αὐξάνονται τὰ ύλικὰ μέσα τῆς κοινωνίας. \*Αν λοιπὸν κάποιο Κράτος παρουσιάζη όργανωτική, οἰκονομική καὶ ἐδαφική ἀνάπτυξη καὶ ἂν τὰ ὑλικὰ ἀγαθὰ πού ἀποκτοῦν τὰ μέλη τῆς κοινωνίας του (κατὰ κεφαλὴν εἰσόδημα, διομηχανική - γεωργική παραγωγή, άριθμός αὐτοκινήτων καί συσκευῶν τηλεοράσεως κλπ.) αὐξάνωνται ἔρρυθμα, τότε, ἀπὸ ύλιστικὴ ἰδεολογικὴ καὶ ἱστορικὴ σκοπιά, στὸ Κράτος αὐτὸ «σημειώνεται πρόοδος».

"Αν ή ἴδεολογική σκοπιὰ εἶναι ἴδεαλιστική, τὸ ἱστορικὰ ἀνώτερο εἶναι ή ἀνύψωση καὶ τελειοποίηση τοῦ ήθικοῦ —ἰδεαλιστικοῦ ὄντος ἄνθρωπος, καὶ συνεπῶς ή πρόοδος ταυτίζεται μὲ τὴν πρόοδο τοῦ ἡθικοπνευματικοῦ πολιτισμοῦ, δηλαδή μὲ τὸν βαθμὸ ποὺ βρίσκουν ἔκφραση ἡ Ἐλευθερία καὶ οἱ ἰδέες τῆς ἀλήθειας, δικαιοσύνης κλπ. Αὐτὴ ἡ ἡθικοπνευματικὴ πρόοδος πρέπει νὰ ἀναφέρεται στὶς ὀντότητες ποὺ παραδέχεται ὁ ἰδεαλισμός. Καὶ τέτοιες εἶναι τὸ ἄτομο, τὸ Ἔθνος σὰν πολιτιστικὴ ὀντότητα καὶ ἡ ἀνθρωπότητα σὰν σύνολο —δημιούργημα τοῦ Κοσμογονικοῦ Νόμου. "Αν τὰ Κράτη καὶ οἱ κοινωνίες δὲν ὑπόκεινται καὶ δὲν προάγουν τὸ τετράπτυχο ἀνθρωπότητα - "Εθνος - πνευματικὸς πολιτισμὸς - ἰδεαλιστικὸ ὂν ἄνθρωπος — ὅπως συμβαίνει μὲ ὅλα τὰ Κράτη καὶ τὶς λογοκρατικὲς κοινωνίες τοῦ σύγχρονου ἀστοκαπιταλομαρξιστικοῦ Κόσμου— δὲν

στὸ «ἀργυροῦν», ἀχολούθως στὸ «χαλχοῦν» καὶ, τέλος, στὸ «σιδηροῦν»). Γιὰ τὶς δογματικὲς ἀντιλήψεις, ὅπως ἡ χριστιανική, ἡ μαρξιστική, ἡ δαρδινική καὶ ἄλλες, κάθε τι ποὸ είναι χρονικὰ μεταγενέστερο είναι καὶ τελειότερο τοῦ προγενέστερου.

ἔχουν λόγον ὑπάρξεως καὶ ἀπορρίπτονται ἀπὸ τὸν ἰδεαλισμὸ ὡς ἐμπόδια στὴν ἱστορικὴ πρόοδο. 'Ωσαύτως τὸ θηλαστικὸ ζῶο ἄνθρωπος δὲν ἐνδιαφέρει ἱστορικά.

Έπομένως γιὰ τὸν ἰδεαλισμὸ ἱστορικὴ πρόοδος εἶναι ἡ ἔρρυθμη ἀνάπτυξη, τελειοποίηση καὶ ποιοτική ἄνοδος τῆς ἀνθρωπότητας, τῆς ἰδέας "Εθνος, τοῦ πνευματικοῦ πολιτισμοῦ καὶ τῆς ἡθικοπνευματικής συνειδήσεως (μ' άλλα λόγια, τής ήθικής έλευθερώσεως) τοῦ ἀτόμου. Πρόκειται γιὰ ποιοτική καὶ ὅχι ποσοτική πρόοδο. Γι' αὐτὸ ή κίνηση τῆς ἱστορικῆς προάδου ἀπὸ τὴν σκοπιὰ τοῦ ἰδεαλισμοῦ θὰ ἦταν ἀδύνατο νὰ καθορισθῆ ἀριθμητικά καὶ στατιστικά. Οί ποιοτικές ὀντότητες ὅπως ἡ ἀλήθεια, τὸ Ἔθνος, ὁ ἡθικοπνευματικός πολιτισμός, ή δικαιοσύνη καὶ ή ήθική έλευθέρωση τοῦ ἀτόμου σὲ καμμιὰ περίπτωση δὲν μποροῦν νὰ ἀποδοθοῦν μὲ ποσοτικὰ μεγέθη. 'Αντίθετα, ή πρόοδος σὲ ἐπίπεδο συνειδήσεως τοῦ ἀτόμου, σὲ ἐπίπεδο Έθνους καὶ σὲ οἰκουμενικὸ ἐπίπεδο, μπορεῖ νὰ ἀντικατοπτρισθῆ σὲ ἀτομικὰ ἢ ἐθνικὰ ἢ παναθρώπινης σημασίας ἔργα καὶ πράξεις ήθικοῦ καὶ πνευματικοῦ χαρακτήρα, ὅπως εἶναι ὁ ἡρωῖσμὸς στὸν χῶρο τῶν ἰδεῶν, τῶν ἀξιῶν καὶ τοῦ πνεύματος, ὁ διάλογος τοῦ ἀνθρώπου μὲ τὴ Φύση, ἡ προσπέλαση τῆς ἐπιστήμης στὴν ἀλήθεια, ή κατίσχυση τῆς δικαιοσύνης καὶ τῆς ἀξιοκρατίας, ἡ ὑπεράσπιση καὶ ανύψωση τῆς «στάθμης» τῆς ἡθικῆς ἐλευθερίας, ἡ ὑπεράσπιση και ἀνύψωση τῆς ἰδέας "Εθνος ἐν ἀμύνη και εἰρήνη, ή προαγωγή καὶ ἀνάπτυξη τοῦ πνευματικοῦ πολιτισμοῦ, ἡ ἐξασφάλιση τῆς ἡθικῆς εὐδαιμονίας τοῦ ἀνθρώπου καὶ γενικά ὁ ἀγώνας γιὰ τὸν θρίαμδο ίδανικῶν ποὺ δὲν εἶναι ὑλιστικά. "Αν τὰ ἡθικὰ αὐτὰ ἐπιτεύγματα καταξιώνωνται σὰν ἄθλοι ἀλλὰ καὶ σὰν ὑποδείγματα, ἀρχὲς καὶ σκοποί τῆς ἀνθρωπότητας, δημιουργεῖται τὸ κριτήριο γιὰ τὸν προσδιορισμό τῆς ἱστορικῆς προόδου ἀπὸ ἰδεαιλιστική σκοπιά, κριτήριο πού σὲ κάθε περίπτωση δὲν εἶναι ποσοτικό.

'Από τὴν παραπάνω ἀντιπαράθεση τῆς ύλιστικῆς μὲ τὴν ἱδεαλιστικὴ ἔννοια τῆς προόδου καταφαίνεται σχεδὸν πλήρης ἀντίθεση στὸν τρόπο μὲ τὸν ὁποῖο τὴν ἀντιλαμβάνεται κάθε μιὰ ἀπὸ τὶς δύο αὐτὲς τάσεις. 'Η πρώτη καθορίζει σὰν σκοπὸ καὶ κατεύθυνση τῆς κινήσεως τῆς ἀνθρωπότητας τὴν ἐξασφάλιση τῆς ἐπιβιώσεως ἑνὸς εἶδους τοῦ ζωϊκοῦ βασιλείου, ἐνῶ ἡ δεύτερη τείνει στὴν ποιοτικὴ δελτίωση καὶ ἄνοδο αὐτοῦ τοῦ εἴδους. 'Η πρώτη ἀποκτᾶ ἔτσι στατικὸ καὶ ἀμυντικὸ χαρακτῆρα, ἐνῶ ἡ δεύτερη γίνεται δυναμικὴ καὶ ἐπιθετική. Στὴν πραγματικότητα ἡ ὑλιστικὴ κοσμοθεωρία δὲν παραδέχεται τὴν ἔννοια τῆς προόδου, διότι καθώς περιορίζεται στὴν ἀντίληψη ὅτι ἡ πρόοδος ταυτίζεται μὲ τὴν ἐπιδίωξη τῆς ὑλικῆς ἐπιβιώσεως

—ἔστω μέσα σὲ συνεχῶς «καλύτερες» συνθῆκες— τοῦ ἀνθρώπου, αὐτονόητα ἀρνεῖται τὴν δυνατότητα τῆς ἀνυψώσεώς του σὲ ἀνώτερο, ἐπίπεδο. Ἡ τεχνολογικὴ πρόοδος γιὰ τὸν ὑλισμὸ δὲν ἔχει τὴν ἠθικὴ ἔννοια τῆς συμπορεύσεως τοῦ ἀνθρώπου μὲ τὴ Φύση —ὅπως τὴ θεωρεῖ ὁ ἰδεαλισμὸς — ἀλλὰ ἀποτελεσματικώτερης ἐξασφαλίσεως τῶν ὑλικῶν ἀναγκῶν τῆς ζωῆς, ἔστω κι ἀν τοῦτο σημαίνη πλήρη σύγκρουση μὲ τὴ Φύση.

'Η ἀστοκαπιταλομαρξιστική «ἔκδοση» τοῦ ύλισμοῦ προχωρεῖ ἀκόμη πιὸ ἐπικίνδυνα στὸν κατήφορο τῆς ἀρνήσεως τῆς δυνατότητας ποιοτικής πρόοδου ή βελτιώσεως τοῦ ἀνθρώπου σὰν ἀτόμου καλ σάν συνόλου. ή ἀντίληψή της περί «κοινωνικής προήδου» μεταφράζεται στήν πράξη σὲ συνεχῆ ἐνίσχυση τοῦ ὑλιστικοῦ σχήματος ἐξουσία, σὲ δαθμό ποὺ τὸ ἄτομο ὅχι μόνο νὰ μὴν προάγεται σὰν αὐτοδύναμη συνείδηση, άλλ' άντίθετα νὰ ὑποδιδάζεται όλοένα καὶ πιὸ πολύ στήν κατάσταση τοῦ έξουδετερωμένου μέλους μιᾶς ἀγέλης. Καὶ ή ταύτιση τῆς προόδου μὲ τὴν αὔξηση τῶν ὑλικῶν μέσων σημαίνει ύποδούλωση καὶ ἀποθλάκωση τοῦ ἀτόμου. 'Ο σημερινός «μαζάνθρωπος» καὶ ὁ «καταναλωτικὸς ἄνθρωπος», αὐτὰ τὰ θλιδερὰ δημιουργήματα τῆς τεχνολογικῆς προόδου καὶ γενικά τῆς ἐξουσιαστικῆς ίστοοικῆς κατευθύνσεως τοῦ 'Αστοκαπιταλομαρξισμοῦ, ποὺ στεροῦνται οἱουδήποτε ἰδανικοῦ, ἀποτελοῦν ζωντανὲς ὅσο καὶ τραγικές ἀποδείξεις ὅτι ἡ ὑλιστική ποόοδος δὲν εἶναι στὴν πραγματικότητα πρόοδος, ἐφ' ὅσον δὲν συνοδεύεται ἀπὸ παράλληλη πρόοδο τοῦ πνευματικοῦ πολιτισμοῦ. Τὰ σημερινά, ἐξ ἄλλου, διεθνιστικά, δογματικά καὶ σκοταδιστικά καπιταλομαρξιστικά καθεστώτα έπιδεβαιώνουν, ὅτι τὸ Κράτος ποὺ καταργεῖ τὸ Ἦθνος καὶ τὸν ἐθνικὸ πολιτισμό δεν άποτελεῖ πολιτική πρόοδο άλλὰ πολιτική όπισθοδρόμηση. Ἡ ἀντικατάσταση τοῦ ἐθνικοῦ πνευματικοῦ πολιτισμοῦ ἀπὸ τὸν κοσμοπολιτισμό, αὐτὸ τὸ δογματικὸ κατασκεύασμα ποὺ συνοδεύει ἄρρηκτα τὸν κατ' ἀνάγκην διεθνιστικό ὑλισμό, δὲν εἶναι ἐπίσης πολιτιστική πρόοδος, άλλὰ πολιτιστική όπισθοδρόμηση.

Σὲ τελευταία ἀνάλυση ἡ πρόοδος, ὅπως γίνεται νοητἡ ἀπὸ ὑλιστικἡ σκοπιά, ἀποτελεῖ φραγμὸ καὶ ἀντίδραση στὴν ἀνελικτικἡ πορεία τῆς ἀνθρωπότητας, τῶν Ἐθνῶν καὶ τοῦ πολιτισμοῦ.

Οί σημερινοὶ ἄνθρωποι ποὺ ζοῦν σὲ περίοδο ὑλικῆς εὐημερίας ἀλλὰ ταυτόχρονα εἶναι τὰ θύματα ἑνὸς συνεχοῦς ποιοτικοῦ ὑποβιβασμοῦ τῆς ζωῆς τους, μποροῦν καλύτερα ἀπὸ κάθε ἄλλη ἐποχὴ νὰ καταλάβουν ὅτι ἡ στενὰ ὑλιστικὴ «πρόοδος» ἀποτελεῖ θανάσιμη κατολίσθηση, ὰν δὲν συνοβεύεται ἀπὸ τὴν ἀληθινὴ πρόοδο, ὅπως γίνεται νοητὴ μὲ τὰ κριτήρια τοῦ ἰδεαλισμοῦ.

### στ. - Εργο καὶ ἐργασὶα

 $\mathbf{E}$ ργο, στὴ διαδικασία ποὺ ἰσχύει στὴ Φύση, εἶναι τὸ γινόμενο τῆς δυνάμεως καὶ τῆς μετατοπίσεως (ε=Δ.δ.). Στὴ μετατόπιση ὑπάρχουν ὑποχρεωτικὰ δύο στοιχεῖα: κατεύθυνση καὶ μῆκος. Μπορεῖ δηλαδὴ μιὰ μετατόπιση ποὺ προκαλεῖται ἀπὸ κάποια δύναμη εἶτε νὰ γίνεται πρὸς τὰ ἐμπρὸς ἢ πρὸς τὰ πίσω (νὰ εἶναι δηλαδὴ θετικὴ ἢ ἀρνητική), εἶτε νὰ εἶναι μικρὴ ἢ μεγάλη (ὁπότε καὶ τὸ ἀποτέλεσμά της, τὸ ἔργο, θὰ εἶναι θετικὸ ἢ ἀρνητικὸ καὶ μικρὸ ἢ μεγάλο).

Δὲν ὑπάρχει διαφορὰ μεταξὺ τῆς διαδικασίας ποὺ ἰσχύει στὴ Φύση καὶ τῆς διαδικασίας ποὺ ἰσχύει στὴν κοινωνία. Καὶ ἐδῶ, τὸ ἔργυ εἶναι ἀποτέλεσμα τῆς ιδυνάμεως, τῆς προσπάθειας δηλαδὴ ποὺ ἀναπτύσσουν τὰ δημιουργὰ ἄτομα ἢ οἱ δημιουργὲς ὁμάδες καὶ τῆς μετατοπίσεως ποὺ ἐπιφέρει ἡ προσπάθεια αὐτή· μ' ἄλλα λόγια, οἱ κοινωνικὲς αὐτὲς συνέπειες ἀφ' ἑνὸς εἶναι ἀνάλογες πρὸς τὸν στόχο πρὸς τὸν ὁποῖο κατευθύνεται ἡ προσπάθεια, καὶ ἀφ' ἑτέρου ἔχουν κάποια διαιδάθμιση, μπορεῖ δηλαδὴ νὰ εἶναι σημαντικὲς ἢ ἀσήμαντες.

Σ' αὐτὴ τὴν ώλοκληρωμένη διαδικασία, στὸ ἑνιαῖο φαινόμενο ποὺ συντελεῖται στὴν κοινωνία, ἡ δράση, ἡ «ἐργασία» τῶν ἀτόμων καὶ τῶν ὁμάδων δὲν μπορεῖ ἐπ' οὐδενὶ λόγω νὰ ἀπομονωθῆ. (α)

<sup>(</sup>α) Στὴν ἑλληνική γλώσσα, καθ' δλη τὴν περίοδο ἀνόδου καὶ αὐτοδύναμης πνευματικής καὶ πολιτικής πορείας τοῦ Ἑλληνισμοῦ, ἡ «ἐργασία» ἀποδίδεται μὲ τὴ λέξη ἔργον, δηλαδὴ ἡ διαδικασία παραγωγής νοείται στενὰ συνυφασμένη μὲ τὸ ἀποτέλεσμά της. Ἡ ἐπαγγελματικὴ δραστηριότητα ἀτόμων καὶ δμάδων αὐτὴ καθ' ἑαυτὴν είναι ἀδιάφορη. Ἡ «ἐργασία» συναντιέται στὰ «᾿Απομνημονεύματα» τοῦ Ξενοφῶντος (Γ΄, ι, 1), μὲ τὴ σημασία «ἐπάγγελμα». Σὲ μεταγενέστερες ἐποχὲς χρησιμοποιείται πάντοτε μὲ κακὴ σημασία, ὅπως π.χ. ὅταν πρόκειται γιὰ τὴν αἰσχροκέρδεια τοῦ ἐμπόρου ἢ τὴν «ἐργασία» καὶ ἀμοιδὴ τῆς πόρνης («ἔταῖραι ἐργάσιμαι»). Ὁ νεώτερος Ἑλληνισμός, ὅταν ἡ «ἀξία» τῆς ἐργασίας μπῆκε στὴ ζωή του, τὴν ἐξευτέλισε μὲ τὸν προσόλητικὸ χαρακτηρισμὸ «δουλειά» (ἀπὸ τὴ λέξη ὁ ο υ λ ε ( α ), πράξη, δηλαδή, ἀναγκαστική, δια-

Διότι ἀπομονωμένη δύναμη (χωρίς κατεύθυνση καὶ ἀποτέλεσμα) δὲν ὑπάρχει πουθενά. Εἶναι ἀδύνατο, ὅταν ἀναπτύσσουν κάποια δραστηριότητα ἄτομα ἢ ὁμάδες, νὰ μὴ σημειωθῆ κάποιο ἀποτέλεσμα, σημαντικὸ ἢ ἀσήμαντο, θετικὸ ἢ ἀρνητικό.

Τό ἔργο εἶναι ἔννοια μὲ κοινωνικό καὶ ὅχι ἀτομιστικό περιεχόμενο: «'Ο καθένας (ἀπὸ τοὺς πέντε) πρέπει νὰ προσφέρη τὸ ἔργο του σ' ὅλους τοὺς ἄλλους — σύμφωνα μὲ τὴ θεωρία τοῦ Πλάτωνος — ὁ γεωργὸς λόγου χάριν νὰ παρασκευάζη, μόνος του αὐτός, τὴν τροφὴ γιὰ τοὺς ὑπόλοιπους τέσσερες καὶ νὰ ἀφιερώνη τετραπλάσιο καιρὸ καὶ κόπο γιὰ τὴν προμήθεια τῆς τροφῆς στοὺς ἄλλους». (α) Τὸ ἔργο γίνεται γιὰ τὸ σύνολο, εἶναι προσφορὰ ὅχι ἀπολαυή

Στὴν πράξη, ἀντιπαρερχόμενοι τὸ ἠθικὰ οὐδέτερο, τὸ ποσοτικὸ μέγεθος τῆς «ἐργασίας» καὶ διατηρώντας τὴν ἀξία (θετικὸ) ἔργο σὰν ἀποτέλεσμα ἀδιάσπαστο ἀπὸ τοὺς συντελεστές του, ἀποκτοῦμε τὸ ἀσφαλὲς μέτρο τῆς ὀρθῆς ἐκτιμήσεως τῆς δραστηριότητας τῶν ἀτόμων καὶ τῶν ὁμάιδων καὶ τῆς θετικῆς ἢ ἀρνητικῆς προσφορᾶς τους στὴν πορεία ποὺ ἀκολουθεῖ τὸ "Εθνος καὶ ὁλόκληρη ἡ ἀνθρωπότητα.

Μὲ κριτήριο τὸ (πνευματικὸ ἢ ὑλικὸ) ἀποτέλεσμά τους, ἐλέγχουμε ἄν μία προσπάθεια, δράση, ἐπάγγελμα εἶναι δημιουργικά, θετικά, ὀρθά, καὶ ἐπιτρεπόμενα ἢ ἀρνητικά, λανθασμένα καὶ ἐπικίνδυνα. Ταυτόχρονα μὲ ὁδηγὸ τὸ συγκεκριμένο (θετικὸ) ἔργο ποὺ πρέπει νὰ ἐπιτευχθῆ, τὰ ἄτομα καὶ οἱ ὁμάδες προσανατολίζουν σωστὰ τὴν δράση τους, τῆς δίνουν ὀρθὴ κατεύθυνση καὶ δὲν περισπῶνται σὲ ἄσκοπες καὶ ἀντιπαραγωγικὲς ἐνέργειες, πρᾶγμα ποὺ συμβαίνει ὅταν γίνεται δεκτὴ ἡ χωρὶς κατεύθυνση «ἀξία» τῆς ἐργασίας. Ἔτσι ἐξασφαλίζεται ἡ ἐνεργοποίηση τοῦ «δυνητικοῦ» δυναμικοῦ τῶν ἀνθρώπων καὶ τῶν ὁμάδων, τὸ ὁποῖο, ἀλλοιῶς, θὰ μποροῦσε νὰ σπαταληθῆ ἄσκοπα.

Σύστοιχο πρός τὸ μέτρο ἐκτιμήσεως τῆς δράσεως, ποὺ παρέ-

τεταγμένη, ποὺ ταιριάζει στοὺς δούλους, στοὺς ὑποτακτιχοὺς τῶν ἀφεντιχῶν. Ἡ «ἐργασία» χωρὶς συνάρτηση πρὸς τὸ ἔργο εἶναι «ἀξία» τοῦ ἑδραϊχοῦ τρόπου σκέπτεσθαι.
Πρόλ. τὸ ποιοτικὰ οὐδέτερο σύνθημα «ὁ μὴ ἐργαζόμενος μηδὲ ἐσθιέτω» (᾿Απόστολος
Πχῦλος) καὶ τὴν ὑπερανάπτυξη τῆς χοινωνικῆς ἀξίας τῆς ἐργασίας στὴν νεώτερη
ἰουδαιοχριστιανικὴ καὶ ἀστοχαπιταλομαρξιστικὴ Εὐρώπη, ᾿Αμερική, Αὐστραλία κλπ.

<sup>(</sup>α) «Πολιτεία», Β, 370: «Ένα ἔκαστον τούτων δεῖ τὸ αὐτοῦ ἔργον ἄπασι κοινὸν κατατιθέναι, οἱον τὸν γεωργὸν ἕνα ὄντα παρασκευάζειν σιτία τέτταρσιν καὶ τετραπλάσιον χρόνον τε καὶ πόνον ἀναλίσκειν ἐπὶ σίτου παρασκευή καὶ ἄλλοις κοινωνεῖν».

χει τὸ ἔργο, εἶναι καὶ τὸ κριτήριο μὲ τὸ ὁποῖο, ἐκτιμῶνται καὶ κρίνονται τὰ ἴδια τὰ παράγοντα ἄτομα καὶ οἱ παράγουσες ὁμάδες. Μὲ κριτήριο τὸ ἔργο τους, τὰ ἄτομα καὶ οἱ ὁμάδες μποροῦν νὰ ἱεραρχηθοῦν σὲ μιὰ ἀξιοκρατικὴ κλίμακα, στὴν ὁποία νὰ ἀντικατοπτρίζεται ἡ μικρὴ ἢ ἡ μεγάλη, ἡ θετικὴ ἢ ἀρνητικὴ προσφορὰ τοῦ καθενός, στὸ σύνολο (ἔΕθνος ἢ ἀνθρωπότητα), πρᾶγμα ποὺ θὰ ἦταν ἀδύνατο, ἄν σὰν κριτήριο ἐξελαμβάνετο τὸ ἠθικὰ οὐδέτερο μέγεθος τῆς ἐργασίας. ἔΕτσι οἱ δημιουργικοί, ἄξιοι, ἱκανοὶ μποροῦν νὰ ἀπολαύσουν τὸν «δίκαιο μισθό» τους καὶ τὴν προσήκουσα τιμή, ἐνῶ οἱ ἀντιπαραγωγικοί, οἱ ἀποδίδοντες ἀρνητικὸ ἔργο, νὰ τύχουν καὶ τῆς ἀνάλογης ἀξιολογήσεως. Πρόκειται γιὰ ἔκφραση τῆς δικαιοσύνης.

Πέρα τῆς οἰκονομικῆς καὶ κοινωνικῆς ἔννοιας ποὺ ἐνυπάρχει στὸ θετικὸ ἔργο, τὸ πνευματικὸ ἢ ὑλικὸ ἐπίτευγμα προσλαμδάνει τὶς διαστάσεις καὶ τὴν ὀντότητα τῆς ἀ ξ ί α ς. Ἡ «ἀξία ἔργον» ἐνέχει ἰδεαλιστικὸ περιεχόμενο, ἀποτελεῖ δημιούργημα τῆς ψυχῆς τοῦ ἀνθρώπου. Πρόκειται γιὰ ἠθικὴ ποιότητα καὶ ὅχι γιὰ ποσοτικὸ μέγερος. Τὰ ἔργα ποὺ καταξιώνονται εἶναι «ἔργα μεγάλα τε καὶ θωυμαστά», ὅπως τὰ χαρακτηρίζει ὁ ἱστορικὸς Ἡρόδοτος, πράγματα δηλαδὴ ποὺ συνδυάζουν τὸ μεγαλεῖο τῆς ἀνθρώπινης ψυχῆς ποὺ τὰ δημιουργεῖ μὲ κάποιο ἀνώτερο ἰδεαλιστικὸ στόχο στὸν ὁποῖο τείνουν. (α) Γιαυτὸ τὰ ἀληθινὰ ἔργα πρέπει νὰ ἔχουν ὑπερχρονικὴ καὶ ὑπερτοπικὴ ὑπόσταση. (6)

Τὸ ἔργο, ἔτσι, ἀποκτᾶ εὐρὺ καὶ ὑψηλὸ περιεχόμενο. ᾿Απὸ ἁπλὸ ὑλικὸ ἢ πνευματικὸ ἐπίτευγμα ποὺ ὑπηρετεῖ τὸν ἄνθρωπο, ἀναγορεύεται σὲ ἄυλη οὐσία ποὺ θὰ ὑπηρετηθῆ ἀπὸ τὸν ἄνθρωπο, θὰ γίνη δηλαδὴ ὁδηγός, τροχιὰ γιὰ τὸ μέλλον. Τὰ ἔργα ποὺ εἶναι «μεγάλα τε καὶ θωυμαστά», δὲν εἶναι μόνο τὰ γενόμενα, ἀλλὰ καὶ τὰ πρότυπα ἐκείνων ποὺ ὁ ἄνθρωπος θὰ ἐπαναλάδη καὶ θὰ τελειοποιήση, ἀποκτώντας ἐπίγνωση τῆς δημιουργικῆς πορείας ποὺ ἀκολουθεῖ.

Ή δημιουργία ἀτομικοῦ, ὁμαδικοῦ, ἐθνικοῦ καὶ πανανθρώπινου θετικοῦ (πνευματικοῦ ἢ ὑλικοῦ) ἔργου ταυτίζεται μὲ τὴν συνειδητὴ κίνηση τοῦ ἀνθρώπινου γένους πρὸς κάποια ἀνώτατη ἰδεαλιστικὴ κατεύθυνση. Τὰ θετικὰ ἔργα ἀντιπροσωπεύουν τὰ σκαλοπάτια τὰ ὁ-

<sup>(</sup>α) ή σημασία τοῦ ἡσιόδειου στίχου «ἔργον δ' οὐδὲν ὄνειδος, ἀεργίη δὲ τ' ὄνειδος» («Ἔργα καὶ ήμέραι» στ. 309) εἶναι: Τὸ ἔργο δὲν εἶναι καθόλου ντροπή, ντροπὴ εἶναι ἡ ἀνυπαρξία ἔργων. Ἡ ἀντίληψη «καμμιὰ δουλειὰ δὲν εἶναι ντροπὴ» εἶναι παίγνιο τῆς σκέψεως τῶν Σοφιστῶν καὶ ἔμφανίσθηκε ἀρκετοὺς αἰῶνες μετὰ τὸν Ἡσίοδο.

<sup>(</sup>ε) «Έμφανη πάσιν ἀεὶ ζην τὰ ὑμέτερα ἔργα» (Ξενοφών, «Κύρου Παιδεία», Η, ζ΄, 23).

ποία δρασκελίζουν τὸ ἄτομο, τὸ "Εθνος ἢ ἡ ἀνθρωπότητα στὴν προοδευτική τους πορεία πρὸς τὸ ὑπέρτατο ἰδανικό τους. Τὰ σκαλοπάτια αὐτά, σὰν σειρὰ θετικῶν ἐπιτευγμάτων, σὰν ἀλλεπάλληλα συνεχόμενα σημεῖα, ἐξασφαλίζουν καὶ τὴν θετικὴ τροχιά τους. 'Απελευθερώνουν τοὺς ἀνθρώπους ὁλοένα καὶ περισσότερο ἀπὸ τὴν φυσικὴ καὶ ἠθικὴ ἀναγκαιότητα καὶ τοὺς ὁδηγοῦν σὲ μιὰ ἐπεκτεινόμενη συνεχῶς προσέγγιση τῆς Ἐλευθερίας. Γιαυτὸ τὸ ἀληθινὸ ἔργο, δηλαδὴ ἡ ἀξία ἔργο, ἀφ' ἑνὸς προϋποθέτει τὴν ἐλευθέρωση καὶ ἀφ' ἑτέρου ἀποτελεῖ καὶ τὸ ἴδιο κίνηση, ὅῆμα πρὸς τὴν Ἐλευθερία.

Έτσι ἐξασφαλίζεται μιὰ ἀέναη, ὁμαλή, θετικὴ πορεία, μιὰ πρόοδος, καὶ ἀποτρέπεται ἡ ὀπισθοδρόμηση ἢ ἡ αὐτοκαταστροφή. Τὸ ἄτομο καὶ οἱ ὁμάδες αὐτοελέγχονται καὶ αὐτοσυντηροῦνται καὶ ἀποφεύγονται οἱ καταστάσεις ἠθικοπνευματικῆς ἀναρχίας καὶ τυφλῆς, ἐνστικτώδους κινήσεως μέσα στὸ Χάος.

\* \* \*

"Ας δοῦμε τώρα πῶς νοεῖται καὶ ἀξιολογεῖται ἡ λειτουργία παραγωγῆς ἀπὸ τὰ ἐξουσιαστικὰ ἰδεολογικὰ δόγματα.

Τὸ πρῶτο κοινὸ στοιχεῖο τους εἶναι, ὅτι ἀναγνωρίζουν ἕναν «πρωταρχικὸ ρόλο» σὲ ἕναν ἀπὸ τοὺς κοινωνικοὺς φορεῖς τῆς παραγωγῆς ἔργου. Γιὰ τὸν Καπιταλισμὸ ὁ κυρίαρχος ρόλος ἀνήκει στὴν «ἐπιχειρηματικὴ δραστηριότητα» καὶ γιὰ τὸν Μαρξισμὸ στὴν «ἐργασία». (α) Παίρνοντας σὰν μέτρο ἀξιολογήσεως τὴν δράση — τοῦ «ἐπιχειρηματία» ἢ τοῦ «ἐργάτη» - οἱ ἀντιλήψεις αὐτὲς μὲ ϐάση τὴν (δογματικὴ) ἐκτίμησή τους σχετικὰ μὲ τὰ ποιά ἀπὸ τὶς δύο δράσεις εἶναι σημαντικώτερη, ἀναγνωρίζουν (ἐπίσης δογματικὰ) σὲ κάποιο δρῶντα, ὅχι δημιουργὸ — «ἐπιχειρηματία» ἢ «ἐργάτη» — κυρίαρχο οἰκονομικό, κοινωνικὸ καὶ πολιτικὸ ρόλο.

Ή κλίμακα ἱεραρχήσεως τῆς δράσεως εἶναι ἡ ἀπόδοση («παραγωγικότης» ἢ «σταχανοδισμός»). Πρόκειται γιὰ καθαρὰ ποσοτικὴ καὶ ὅχι ποιοτικὴ ἐκτίμηση. ᾿Ακόμη καὶ ὅταν χρησιμοποιῆται ὁ ὅρος «ποιότης ἐργασίας», ἀφορᾶ πάντοτε στὸ τεχνικὸ ἀποτέλεσμά της καὶ εἶναι ἄσχετος πρὸς τὸν θετικὸ ἢ ἀρνητικὸ χαρακτῆρα τοῦ ἔργου. ᾿Απομονώνοντας τὴν «ἐπιχειρηματικὴ δραστηριότητα» ἢ τὴν «ἐργα-

<sup>(</sup>α) «Πρωταρχική καί ξασική προϋπόθεση τῆς ἀνθρώπινης ζωῆς ή ἐργασία ὅχι μόνο παρέχει, δημιουργεῖ στὸν ἄνθρωπο τὰ μέσα τῆς ἴδιας τῆς ϋπαρξής του, ἀλλὰ πλάθει, δημιουργεῖ καὶ τὸν ἴδιο τὸν ἄνθρωπο» (Κάρλ Μάρξ, «Τὸ Κεφάλα:ο»).

σία» ἢ τὴν «ἀπόδοση» ὁ Καπιταλισμὸς καὶ ὁ Μαρξισμὸς διαπράττουν ἀλλεπάλληλες αὐθαιρεσίες καὶ διαστρεδλώσεις στὴν ἐκτίμηση τῆς συμδολῆς τοῦ καθενὸς στὴν λειτουργία τῆς δημιουργίας καὶ κατὰ προέκταση στὴν πολιτικοκοινωνικὴ ὀργάνωση. Μὲ βάση τὴν ἀπομόνωση τῆς δράσεως, κατευθύνουν τὴν «ἐργασία» πρὸς τὸν σκοπὸ τῆς ὑπηρεσίας τοῦ ἐξουσιαστικοῦ τους συστήματος, ποὺ κατὰ λογικὴν ἀναγκαιότητα εἶναι μονοδιάστατο.

Τὸ κοινωνικοπολιτικὸ σύστημα ἀποτελεῖ καὶ τὸν τελικὸ σκοπό, τὸν ὁποῖο καθορίζουν γιὰ τὴν ἀνθρωπότητα. Πρόκειται γιὰ τὴν «Κομμουνιστικὴ Κοινωνία» τοῦ Μαρξισμοῦ καὶ τὸν «Ἐλεύθερο Κόσμο» τοῦ Καπιταλισμοῦ. Πέρα ἀπ' αὐτὰ τὰ δύο ἐξουσιαστικὰ σχήματα δὲν ὑπάρχει τίποτε ἄλλο, κανένας ἀνώτερος στόχος. Ἡ ἀνοδικὴ πορεία τοῦ ἀνθρώπινου γένους πρὸς τὴν ἀλήθεια καὶ τὴν Ἐλευνερία ιδὲν ἔχει πιὰ κανένα μέλλον.

Δημιουργοῦν ἔτσι μιὰ τεχνητή, ἀφύσικη κοινωνικοπολιτική πραγματικότητα, έντελῶς στατική καὶ αὐθαίρετη. Σειρὰ δλόκληρη παρασιτικών ἐπαγγελμάτων ἢ ἐπιχειρήσεων ἀναπτύσσεται μοιραία, χωρίς καμμιά συμδολή στό έργο τοῦ ἀνθρώπινου γένους. Στρατιές κηφήνων σαπροφυτοῦν καὶ εὐδοκιμοῦν σ' ὅλες τὶς σύγχρονες κοινωνίες (καπιταλιστικές καὶ μαρξιστικές), οί όποῖοι «ἀσχολοῦνται» μέ κάτι, χωρίς νὰ δημιουργοῦν ἀπολύτως τίποτε ἢ ἀποδίδοντας ἀρνητικό καὶ ἐπικίνδυνο ἔργο. "Ενα πλέγμα τεχνητῶν μεγεθῶν καὶ ἀνυπάρκτων «άξιῶν», που ἀπορρέουν ἀπὸ τὴν αὐθαίρετη θεοποίηση τῆς ἀπομονωμένης «ἐργασίας» ἢ τῆς ἀπομονωμένης «ἐπιχειρηματικῆς δραστηριότητας», κατοχυρώνεται ίδεολογικά καὶ γίνεται δεκτό άπό τὶς κοινωνίες, ἄν καὶ στὴν πραγματικότητα τὰ μεγέθη αὐτὰ μπορῆ καὶ νὰ μὴν παίζουν κανένα ρόλο στὴν παραγωγή. «'Ωράρια ἐργασίας», «προσόντα», «άρμοδιότητες», «εὐθῦνες», «άρχαιότης», «κύκλος ἐργασιῶν», «κέρδος», «ἐργατικότητα», «ἐπιμέλεια» εἶναι μεγέθη ἐντελῶς συμβατικὰ καὶ δὲν ἔχουν ἄμεση σχέση μὲ τὸ ἔργο ἐκείνων τούς όποίους ἀφοροῦν, πολύ περισσότερο δὲν ἔχουν καμμιὰ σχέση μὲ τὸ μέγεθος τῆς συμβολῆς τους στὴν πρόοδο τῆς κοινωνίας καὶ στὴν έξυπηρέτηση κάποιου ίδανικοῦ, ένὸς μὴ έξουσιαστικοῦ σκοποῦ.

\*Αμεσο ἀποτέλεσμα τῆς ἀντιπαραγωγικῆς αὐτῆς ὀργανώσεως τῶν σημερινῶν κοινωνιῶν εἶναι ἡ ἀνύψωση φραγμῶν στὴν ἐκδήλωση τῆς «δυνητικῆς» ἐνέργειας ποὺ διαθέτει τὸ ἀνθρώπινο γένος, τοῦ πνευματικοῦ δηλαδὴ καὶ φυσικοῦ δυναμισμοῦ τῶν ἀτόμων καὶ τῶν ὁμάδων. Τὸ δυναμικὸ αὐτὸ παραμένει ϐραχυκυκλωμένο στὸ ὑπάρχον ἀσφυκτικὸ ἀντιδημιουργικὸ πλαίσιο, ἢ διαχέεται ἄσκοπα μέσα σ'

ἕνα κοινωνικό κυκεῶνα, ὅπου τὸ ἀφύσικο ἐκτοπίζει τὸ φυσικό, τὸ τεχνητὸ ἀντικαθιστᾶ τὸ γνήσιο, τὸ θετικὸ συγχέεται μὲ τὸ ἀρνητικό, ἡ ἀξία ὑποτάσσεται στὴν ἀπαξία, τὸ ἀνήθικο ἐπέχει θέση ἡθικοῦ καὶ ἡ ὕλη ἐπέχει θέση ἰδανικοῦ.

Μὲ ὅάση αὐτὲς τὶς «ἀξίες» ἱεραρχεῖται καὶ ἡ συμμετοχὴ τοῦ καθενὸς ἀτόμου ἢ ὁμάδας στὴν διανομὴ τῆς παραγωγῆς καὶ τῆς ἐξουσίας. Τὰ ἄτομα ἐκτιμῶνται σὰν δρῶντα καὶ ὅχι σὰν δημιουργά. Κηφῆνες καὶ ἠλίθιοι, διεφθαρμένοι καὶ πωρωμένοι, ἀνίκανοι καὶ ἀνάξιοι δὲν ἔχουν πρόδλημα στὴν οἰκονομική, ἐπαγγελματική, κοινωνικὴ καὶ πολιτική τους ἀναρρίχηση, ἐφ' ὅσον ἀναπτύσσουν κάποια «ἐργασία», κάποια «δράση» καὶ παρουσιάζουν κάποια ποιοτικὰ ἄχροη «ἀπόδοση». Κανένας ποὺ νὰ καθορίζη ἄν παράγουν ἔργο καὶ ἄν ἡ συμβολή τους εἶναι θετικὴ ἢ ἀρνητική, δὲν ὑπάρχει.

Τὸ σημαντικώτερο λοιπὸν κοινὸ στοιχεῖο ποὺ χαρακτηρίζει τὴν ἀντίληψη περὶ παραγωγῆς τοῦ Καπιταλισμοῦ καὶ τοῦ Μαρξισμοῦ εἴναι, ὅτι καθιερώνουν τὴν ἀνεξαρτησία τῶν πράξεων ἀπὸ τὴν ποιότητα τοῦ ἔργου καὶ ἀποσυνδέουν τὸ ἀνθρώπινο εἴδος ἀπὸ τὴν κοινωνικὴν ἀλήθεια. Γιὰ τὴν πορεία καὶ τὸ μέλλον τῆς ἀνθρωπότητας —δηλαδὴ τὴν προκοπὴ της ἢ τὴν παρακμή της— δὲν ἀναλαμβάνει εὐθύνη οὔτε ἡ μία οὔτε ἡ ἄλλη θεωρία. Δὲν κατοχυρώνουν τὴν πρόοδο, δὲν θέτουν φραγμοὺς στὴν ὀπισθοδρόμηση καὶ δὲν προάγουν τὴν ἐλευθέρωση οὔτε τὴν προσέγγιση τῆς ἀλήθειας. Τὸ ἔργο ποὺ παράγει τὸ ἀνθρώπινο γένος εἶναι σὰν τὸ ἔργο ποὺ παράγουν οἱ κάστορες. Χτίζει στὴν τύχη, ἐνστικτωδῶς (homo technicus). Πρόκειται γιὰ κατάσταση ἐξ δρισμοῦ ἀναρχούμενη.

\* \* \*

"Αν δὲν ἐνδιαφέρη οὔτε τὸν Μαρξισμὸ οὔτε τὸν Καπιταλισμὸ ἡ θεμελίωση μιᾶς ἐλευθερωμένης τροχιᾶς τῆς ἀνθρωπότητας καὶ ἡ ἐξασφάλιση μιᾶς ἀσφαλοῦς, ἀληθινῆς καὶ δημιουργικῆς πορείας, τί τοὺς ἐνδιαφέρει; Ἐπισημαίνοντας προηγουμένως, ὅτι καὶ οἱ δύο αὐτὲς θεωρίες, ἀναθέτοντας δογματικὰ στὴν «ἐργασία», τὴν «ἐπιχειρηματικὴ δραστηριότητα» καὶ τὴν «ἀπόδοση» —χωρὶς συνάρτηση πρὸς τὴν «ἀξία ἔργο»— τὸν «πρωταρχικὸ ρόλο» στὴν κοινωνικὴ διαδικασία, παρατηρήσαμε, ὅτι μὲ ϐάση τὴν ἐκτίμησή τους αὐτὴ ἀναγνωρίζουν στοὺς «ἐργάτες» ἢ τοὺς «ἐπιχειρηματίες» πρωταρχικὸ οἰκονομικό, κοινωνικὸ καὶ πολιτικὸ ρόλο, τὸ δικαίωμα, δηλαδή, νὰ κυριαρχοῦν, οἱ πρῶτοι ἢ οἱ δεύτεροι, καὶ νὰ ἐξουσιάζουν. "Ετσι ὁ Μαρξισμὸς «δικαιολογεῖ» καὶ «κατοχυρώνει» ἰδεολογικὰ τὸν ἐξου-

σιαστικό σκοπό τῆς «τάξεως τῶν ἐργατῶν» (δηλαδή τῶν μελῶν τοῦ Κομμουνιστικοῦ Κατεστημένου) καὶ οἱ καπιταλιστικὲς θεωρίες διαφόρων «ἀποχρώσεων» τὸν ἐξουσιαστικὸ σκοπό τῶν «ἐπιχειρηματιῶν» (τοῦ Κατεστημένου τῶν Κεφαλαιοκρατῶν). ᾿Ανεξάρτητα ἀπὸ τὸ ἔργο τῶν ἐξουσιαστῶν, ἀνεξάρτητα ἀπὸ τὸ ἄν εἴναι ἄξιοι νὰ δοληγοῦν τὴν ἀνθρωπότητα μὲ τὴ συμβολή τους σ᾽ ἕναι ἀσφαλῆ καὶ θετικὸ δρόμο, τοὺς ἀναγνωρίζεται τὸ δικαίωμα νὰ συγκεντρώνουν τὴν «παραγωγὴ» —ἄρα τὴν ὑλικὴ ἰσχὺ ποὺ εἴναι ἀπαραίτητη γιὰ τὴν ἐνάσκηση τῆς ἐξουσίας— καὶ νὰ κυβερνοῦν τὶς κοινωνίες. Ὁ σκοπὸς τῆς ἐξουσίας εἴναι τὸ κοινὸ τέρμα τοῦ Μαρξισιμοῦ καὶ τοῦ Καπιταλισιμοῦ.

Αὐτὸ εἶναι λοιπὸν τὸ «μυστικὸ» ποὺ κρύδουν οἱ ἐξουσιαστικὲς κοσμοθεωρίες, μὲ τὶς ὁποῖες κυδερνιέται σήμερα ὁλόκληρος ὁ Κόσμος. Νομιμοποιοῦν τὸ Κατεστημένο, δικαιώνοντας τὸν δογματικὸ διαχωρισμὸ τῶν ἀτόμων σὲ προνομιούχους καὶ μή, σὲ ἐξουσιαστὲς καὶ ἐξουσιαζόμενους. Ἡ ἀλήθεια αὐτὴ ἀποδεικνύεται πρακτικὰ ἀπὸ τὴν διάταξη ἱεραρχήσεως ὅλων τῶν σημερινῶν κοινωνιῶν: Στὶς μαρξιστικές, ὅπως καὶ στὶς καπιταλιστικές, οἱ ἄνθρωποι ἀνήκουν μόνο σὲ δύο τάξεις: τὸ Κατεστημένο, ποὺ ἐλέγχει τὴν παραγωγὴ καὶ τοὺς ὑπηκόους του. Πολιτικὰ καὶ ἡθικὰ θεωρούμενοι, ὁ Μαρξισμὸς καὶ ὁ Καπιταλισμὸς δὲν διαφέρουν σὲ τίποτε. Μοιάζουν σὰν δύο ἀδέλφια, σὰν παιδιὰ τοῦ ἴδιου πατέρα.

Στό σημεῖο αὐτό πρέπει νὰ παρατηρήσουμε, ὅτι καὶ στὶς δύο περιπτώσεις, ἡ ἐξουσία ποὺ θεμελιώνεται Ἰδεολογικὰ εἶναι διεθνὴς καὶ ὅχι ἐθνική. Τὸ διεθνιστικὸ σύνθημα τοῦ Μαρξισμοῦ «Προλετάριοι ὅλων τῶν χωρῶν ἑνωθεῖτε» καὶ ἡ δικτατορία τοῦ ἀνεθνικοῦ προλεταριάτου εἶναι παράλληλα πρὸς τὸν πολυεθνικὸ χαρακτῆρα τοῦ σύγχρονου Καπιταλισμοῦ καὶ τὴ διεθνιστικὴ (ἀπάτριδα) φύση τοῦ κεφαλαίου. ᾿Αναθέτοντας τὸν «κυρίαρχο ρόλο» στὰ ἀν-εθνικὰ μεγέθη τῆς «ἐργασίας» καὶ τοῦ «κεφαλαίου», παρακάμπτουν καὶ μηδενίζουν τὶς ἐθνικὲς ἀξίες καὶ συνεπῶς τοὺς ἐθνικοὺς σπόχους τῶν λαῶν καὶ προσφέρουν τὸν ἔλεγχο τῆς παγκόσμιας παραγωγικῆς δραστηριότητος καὶ τὴν παγκόσμια πολιτικὴ ἰσχὸ στὰ χέρια μιᾶς κλίκας κατὰ λογικὴν ἀναγκαιότητα ἀν-εθνικῆς.

\* \* \*

Ή κοινωνικοοικονομική ἀντίληψη ποὺ στηρίζεται στὴν ἀξία ἔργο, ὅπως συμπυκνωμένα ἐξετέθη, ἀποτελεῖ πολυδιάστατη σύλληψη τῆς κοινωνικῆς ἀλήθειας καὶ ὁδηγεῖ σὲ μιὰ λειτουργία τῆς πα-

ραγωγῆς καὶ τῆς κοινωνίας, ἡ ὁποία, συγκρινόμενη μὲ τὴν ἀστοκαπιταλομαρξιστική, ἀντιπροσωπεύει ἕνα ἐλευθερωτικὸ ἄλμα πρὸς τὰ ἐμπρός. Πρόκειται στὴν οὐσία γιὰ ἐπανόρθωση τῆς ἐσφαλμένης πορείας ποὺ ἀκολουθεῖ ἡ ἀνθρωπότητα. Πρόκειται σὲ τελικὴ ἀνάλυση γιὰ μιὰ ἡθικὴ ἐπανάσταση, ποὺ ἀνατινάζει στὸν ἀέρα τὶς ἐξουσιαστικὲς κοσμοθεωρίες καὶ τὰ αὐθαίρετα κοινωνικοπολιτικά τους συστήματα, ὅπως καὶ τὰ πλέγματα τῶν πλασματικῶν «ἀξιῶν» ποὺ ἐφεῦραν καὶ καθιέρωσαν, γιὰ νὰ μποροῦν μέσω αὐτῶν νὰ δουλαγωγοῦν καὶ νὰ ἱεραρχοῦν παράλογα τὰ ἄτομα καὶ τὶς ὁμάιδες, καὶ νὰ τὰ ἐξουσιάζουν.

Οἱ κοινωνίες ἀπελευθερώνονται ἀπὸ τοὺς κηφῆνες καὶ τὶς κλίκες τῶν ἀνάξιων τυράννων, ὑποτυράννων καὶ τυραννίσκων καὶ ἀποκτοῦν μιὰ ἀξιοκρατικὴ ἱεράρχηση, προσαρμοσμένη πρὸς τὴν κοινωνικὴ ἀλήθεια. Τὸ σύνθημα «'Ο μὴ ἐργαζόμενος μηδὲ ἐσθιέτω» ἀντικαθίσταται μὲ τὸ σύνθημα «ὁ μὴ παράγων ἀληθινὸν ἔργον μηδὲ ἐσθιέτω». Τὸ δίλημμα ἐνώπιον τοῦ ὁποίου δρίσκεται σήμερα ἡ ἀνθρωπότητα, δηλαδὴ δικτατορία τῶν «ἐργατῶν» ἢ δικτατορία τοῦ κεφαλαίου, παύει νὰ ὑπάρχη ὡς παραπλανητικὸ καὶ τεχνητό.

Μὲ τὴν ἄρση τῆς ὑποδουλώσεως σὲ ἀνάξιους ἐξουσιαστὲς καὶ σὲ δογματικά κοινωνικοπολιτικά συστήματα, στήν πράξη κατοχυρώνεται ή κίνηση πρὸς την Ἐλευθερία. ᾿Αποδεχόμενοι σὰν γνώμωνα τὸ θετικὸ πνευματικὸ καὶ ύλικὸ ἔργο, ἀποδεχόμαστε χωρίς διαστρεδλώσεις, διασπάσεις και ἀπομονώσεις τὴν διαδικασία που ὑπάρχει στή Φύση, την άληθινή διαδικασία. ή άξία ἔργο δὲν εἶναι σταπική, δὲν καθορίζει κανένα τεχνητὸ τύπο κοινωνίας, κανένα δογματικὸ πολιτικοκοινωνικό σύστημα, σὰν τελικό σκοπό, σὰν ἰδανικό τῆς άνθρωπότητας. Έξασφαλίζει την κοινωνική άξιοκρατία καὶ την άέναη καὶ άδιάκοπη θετική καὶ δημιουργική όμαδική ζωή, ἀποφεύγοντας νὰ σχηματοποιήση καὶ συντηρήση μιὰ συμβατική κοινωνική όργάνωση, δηλαδή μιὰ κατάσταση έξουσίας, μέσα στήν όποία νὰ παγιδεύση καὶ νὰ ἀκινητοποιήση τὴν προοδευτική τροχιά, ἀνακόπτοντας ἢ παρεκτρέποντας δίαια τὸ ἱστορικὸ γίγνεσθαι. Περιφρουρεῖ άπλῶς τὴν ἀσφάλεια καὶ τὴν ὀρθὴ κατεύθυνση τῆς κινήσεως πρὸς κάποιο στόχο, μη έξουσιαστικό.

Ταυτόχρονα τὸ ἔργο, σὰν θεμέλιο ἱεραρχήσεως τῆς κοινωνίας δὲν μπορεῖ νὰ όδηγήση στὴν ἀναρχία. ᾿Αποφεύγοντας νὰ θεμελιώση ἱδεολογικὰ σὰν τελικὸ σκοπὸ ἕνα μονοδιάστατο κοινωνικὸ οἰκοδόμημα, ποὺ νὰ ἐξυπηρετῆ ἁπλῶς τὴν ἐξουσιαστική σκοπιμότητα, ἡ κοινωνικὴ ἀντίληψη ποὺ στηρίζεται στὴν ἀξία ἔργο εἰσάγει παράλλη-

λα ἕνα ἰδεαλιστικὸ σκοπό, ποὺ βρίσκεται στὴν κορυφή μιᾶς κλίμακας ἠθικῆς ἀξίας, στὴν ὁποία ὑπόκεινται καὶ ἱεραρχοῦνται οἱ δραστηριότητες, τὰ ἔργα, ἀλλὰ καὶ τὰ ἄτομα καὶ οἱ ὁμάδες. Βεβαιότατα ἡ κλίμακα αὐτὴ καὶ ἡ κορυφή της, ποὺ μπορεῖ νὰ εἶναι ἐθνικοῦ ἢ πανανθρώπινου χαρακτήρα, δὲν εἶναι δόγμα, ἀλλὰ συνιστᾶ τὸν καθρέφτη τῶν συντελεστῶν τῆς μετατοπίσεως, δηλαδὴ τῶν θετικῶν ἢ ἀρνητικῶν, σημαντικῶν ἢ ἀσήμαντων προσφορῶν καὶ ἀξιῶν. Τὰ ἄτομα καὶ οἱ ὁμάδες ὑπηρετοῦν συνειδητὰ ἰδεαλιστικὲς ὀντότητες καὶ ὄχι ἀνάξιους ἡγέτες ἢ αὐθαίρετα, ὑλιστικὰ κοινωνικὰ σχήματα, παίζουν δηλαδὴ ὰ λ η θ ι ν ὸ ρόλο μέσα στὰ πλαίσια τῆς ὁλότητας καὶ κινοῦνται σταθερὰ πρὸς τὴν ἰδέα τῆς Ἐλευθερίας.

Ή κλί ιακα τῆς πανανθρώπινης ἠθικῆς ἀξίας μπορεῖ νὰ ἀντιπροσωπεύη μιὰ κλίμακα έθνικῆς άξίας, έὰν ή δμάδα είναι τὸ Εθνος, πού ἀποτελεῖ ἔννοια πνευματική καὶ ὅχι οἰκονομικοπολιτική, ὅπως είναι τὸ Κράτος καὶ ἡ λογοκρατική κοινωνία. Ἡ ἐπιδίωξη καὶ ἡ πραγματοποίηση άλλεπάλληλων θετικών ἐπιτευγμάτων ἐξασφαλίζει τὴν πρόοδο τῶν Ἐθνῶν καὶ τῶν κοινωνιῶν καὶ τὴν πορεία τους πρός τὸ ἰδανικό, τὸ μὴ ὑλιστικό. "Ετσι, ἡ ἀντίληψη περὶ ἔργου, ἀναγνωρίζει σὲ κάθε "Εθνος τὸ φυσικὸ δικαίωμα νὰ καθορίζη δικούς του ἄυλους σκοπούς, ໂεραρχημένους στόχους, τοὺς ὁποίους νὰ ὑπηρετή, μέσω τῶν ἐπιτευγμάτων του, ἐξασφαλίζοντας ἔτσι τὴν πορεία του ποός την έθνικη προκοπή και πρόοδο. 'Αναγνωρίζει, κατ' ἐπέκταση τὸ δικαίωμα στὰ "Εθνη νὰ ἱεραρχοῦν δίκαια τὰ ἄτομα καὶ τὶς όμάδες πού τὰ ἀποτελοῦν, ἀνάλογα μὲ τὴν πραγματικὴ προσφορὰ τοῦ καθενὸς στὴν πρόοδο καὶ στὴν ἐπίτευξη τοῦ ἀνώτατου σκοποῦ τοῦ Εθνους του. Ο ἄνθρωπος ἀπὸ τυφλὰ δρῶν ζῶο μεταδάλλεται σὲ συνειδητὸ δημιουργό.

# ζ. - Τὸ νήπιο καὶ οἱ διαφθορεῖς του

Τὸ Κατεστημένο τῆς ἐξουσίας χρησιμοποιεῖ πολλά μέσα, γιὰ νὰ ἐπιδιώνη. "Ολα τείνουν πρὸς τὸν ἴδιο σκοπό: τὴν ἐξουδετέρωση ἐκείνων ποὺ βρίσκονται ἐκτὸς Κατεστημένου καὶ τὴν ματαίωση κάθε προσπάθειας ποὺ θὰ μποροῦσε νὰ γίνη ἐκ μέρους τους γιὰ τὴν ἀμφισβήτηση ἢ τὴν ἀνατροπή του.

Μὲ τὸν νοσηρὸ ἐγωισμό του, τὸ Κατεστημένο θεωρεῖ ἐχθροὺς καὶ «ἀπειλὴ» τοὺς πάντες, ἐκτὸς ἀπὸ τὸν ἴδιο τὸν ἑαυτό του. Μεταξὺ τῶν ἐχθρῶν του, ὁ πιὸ ἰδιότυπος εἶναι ὁ ἀνώνυμος λαός, ἡ ἀπρόσωπη μᾶζα, ποὺ ἀποτελεῖ τὸ ἔμψυχο ὑπόδαθρο κάθε Ἔθνους.

Ό λαὸς εἶναι ὁ πιὸ εὔτρωτος ἐχθρὸς ἀπ' ὅλους τοὺς ἐχθροὺς τῶν κρατούντων, σ' ὅλες τἰς ἐποχὲς καὶ σ' ὅλους τοὺς χώρους. Μοιάζει μ' ἕνα γιγάντιο νήπιο. Διαθέτει τεράστια δύναμη, ἀλλὰ δὲν εἶναι ἱκανὸς νὰ τὴν χρησιμοποήση. Καὶ ἄν ποτὲ τὴν χρησιμοποιήση, θὰ τὴν σπαταλήση ἄσκοπα. «Διαμορφώνεται» εὔκολα καὶ τοῦ ἀρέσουν τὰ παραμύθια. Ἔχει συνεχῶς ἀνάγκη ἀπὸ ἕνα κηδεμόνα, ἔνα προστάτη. Συναισθάνεται, ἐνθουσιάζεται, ἀλλὰ δὲν ἔχει κρίση. Ἐντυπωσιάζεται ἀπὸ τὰ πυροτεχνήματα καὶ τὶς ταχυδακτυλουργίες. Καὶ κλαίει ὅταν πεινάη, διότι ἡ μεγάλη του ἀδυναμία εἶναι τὸ φαΐ. Τρελλαίνεται ἐπίσης γιὰ τὰ φανταχτερὰ πραγματάκια. Καὶ ζητάει συνεχῶς ὄμορφα μπιχλιμπίδια.

Γνωρίζοντας καλὰ τὴν μεγάλη αὐτὴ ἀδυναμία τοῦ λαοῦ, ἡ ἐξουσοία μεταξὺ τῶν ἄλλων τρόπων ποὺ χρησιμοποιεῖ γιὰ νὰ τὸν κρατάη ὑπάκουο — δία, δόλος, παραπλάνηση, «παραμύθια», φοδέρα— ἐφαρμόζει σὲ εὐρεῖα ἔκταση τὴν μέθοδο τοῦ ἐκδιασμοῦ: «Θὰ σοῦ δίνω λεφτὰ γιὰ νὰ τρῶς καὶ νὰ ἀγοράζης ὡραῖα πράματα, μόνον ὅταν εἶσαι ὑπάκουο παιδί».

εχοντας κάτω ἀπὸ τὸν πλήρη ἔλεγχό του τὰ ὑλικὰ μέσα

—τεχνολογία καὶ πλοῦτο— τὸ Κατεστημένο διαθέτει πράγματι τὸ πιὸ ἀποτελεσματικὸ ὅπλο γιὰ νὰ δουλαγωγῆ τοὺς λαούς: τὸ ὅπλο τῶν ὑλικῶν παροχῶν.

Ό ἐξουσιαζόμενος καὶ ἐξαρτώμενος πολιτικά, οἰκονομικά, κοινωνικὰ ἄνθρωπος —καὶ τέτοιοι εἶναι ὅλοι ὅσοι ϐρίσκονται ἐκτὸς Κατεστημένου, δηλαδὴ ἡ μέγιστη πλειονότητα τῶν ἀτόμων— παρασυρόμενος ἀπὸ τὸ δόλωμα τῆς ὕλης, ὑποκύπτει σχεδὸν πάντοτε στὸν ἐκδιασμό. ᾿Αντιλαμβάνεται, ὅτι γιά νὰ «ζήση», γιὰ νὰ «προκόψη», γιὰ νὰ «σταδιοδρομήση», πρέπει νὰ εἶναι εὐπειθής. ᾿Αλλοιῶς, οἱ «κηδεμόνες» ποὺ κρατᾶνε τὰ κλειδιὰ τοῦ ταμείου, δὲν θὰ τοῦ δώσουν τίποτε.

Μὲ τὸν ἀπέραντο κυνισμό τους οἱ κρατοῦντες κάνουν ὅ,τι μποροῦν, γιὰ νὰ ἐνισχύσουν τὴν δίψα γιὰ τὴν ὅλη ποὺ χαρακτηρίζει τοὺς λαούς. Οἱ ϐιτρίνες τοῦ τεχνολογικοῦ πολιτισμοῦ τῆς ἐποχῆς μας ἀστραποβολοῦν ἀπὸ σωροὺς διαφόρων πραγμάτων — χρήσιμων ἢ ἄχρηστων— ποὺ καθένα ἀπ' αὐτὰ ἀντιπροσωπεύει κι ἕνα μεγάλο πειρασμὸ γιὰ τὰ ἄτομα. "Οπως οἱ ψιλικατζῆδες καὶ οἱ πωλητὲς παιδικῶν εἰδῶν καὶ παιχνιδιῶν ἐκθέτουν ὅσο μποροῦν πιὸ προκλητικὰ τὸ ἐμπόρευμά τους, γιὰ νὰ τραδήξουν τὴν προσοχὴ τῶν ἀνήλικων πελατῶν τους, ἔτσι καὶ τὸ Κατεστημένο, μὲ τὴ βοήθεια τῆς ἐλεγχόμενης ἀπ' αὐτὸ τεχνολογίας, προωθεῖ μὲ ὅλα τὰ μέσα τὴ μαζικὴ παραγωγὴ ὑλικῶν ἀγαθῶν ποὺ προορίζονται γιὰ νὰ ἀνοίξουν τὴν ὄρεξη τῶν δούλων του.

Ταυτόχρονα διαφημίζει μ' ὅλους τοὺς τρόπους τὶς ἀνέσεις καὶ τὴν ὡραία ζωὴ ποὺ ἐξασφαλίζουν τὰ ἀγαθὰ αὐτὰ —ποὺ μπορεῖ νὰ καλύπτουν πραγματικὲς ἀνάγκες, ἀλλὰ καὶ μπορεῖ νὰ μὴν προσφέρουν κανένα ὡφέλημα σ' αὐτοὺς ποὺ τὰ ἀποκτοῦν. "Όλες οἱ ἀποχρώσεις του, ἀπὸ τὴ μαρξιστικὴ μέχρι τὴν καπιταλιστική, ὅταν μιλᾶν στοὺς ὑπηκόους τους, μόνο στὸ στομάχι τους ἀπευθύνονται καὶ ποτὲ στὸν ἐγκέφαλο ἢ τὴν ψυχὴ τους. Οἰκονομικὴ ἀνάπτυξη ὑλικὴ εὐημερία, κοινωνικὴ «δικαιοσύνη», αὐξήσεις μισθῶν καὶ λοιπὰ παρόμοια εἶναι τὰ μόνα πράγματα ποὺ ὑπάρχουν σ' ὅλα τὰ πολιτικὰ προγράμματα ὅλων τῶν ἐξουσιαστικῶν καθεστώτων τοῦ κόσμου.

"Ετσι ή δίψα γιὰ τὴν ἀπόκτηση ὑλικῶν ἀγαθῶν πῆρε στὴν ἐποχή μας τὶς διαστάσεις μαζικῆς ὑστερίας. Πρόκειται γιὰ τὸ φαινόμενο τοῦ Καταναλωτισμοῦ, ποὺ δὲν συνιστᾶ ἀπλῶς «τρόπο ζωῆς», ἀλλὰ τείνει νὰ πάρη τὴν μορφὴ «κοσμοθεωρίας» γιὰ τὸν σύγχρονο ἄνθρωπο. Ό «καταναλωτικός ἄνθρωπος» διακατέχεται μόνιμα ἀπὸ τὸν πυρετὸ τῆς ἀπληστίας. "Ολες του οἱ σκέψεις, οἱ ἐνέργειες, τὰ ὅνειρά του ἀναφέρονται στὴν ἐξεύρεση χρημάτων γιὰ τὴν ἐξασφάλιση «ἀνέσεων», ποὺ κατὰ τὴ γνώμη του εἶναι «ἀπαραίτητες γιὰ νὰ ζήση». Οἱ «ἀνέσεις» αὐτὲς δὲν ἐπιτυγχάνονται ποτέ. "Όταν ἀποκτᾶ σπίτι, ὀνειρεύεται ἕνα μεγαλύτερο καὶ πολυτελέστερο. "Όταν τὸ ἀποκτᾶ καὶ αὐτό, ἐπιδιώκει τὴν κατασκευὴ μιᾶς δίλλας σὲ κάποια ἑξοχικὴ περιοχή. "Όταν ἀποκτᾶ αὐτοκίνητο, θέλει ἕνα μεγαλύτερο καὶ καλύτερο. "Όταν τὸ ἀγοράζη κι' αὐτό, θέλει ἕνα κότερο. "Ύστερα ἕνα ἱδιωτικὸ ἀεροπλάνο. Καὶ οὕτω καθεξῆς. Εἶναι φανερό, ὅτι ἡ καταναλωτικὴ ὑστερία δὲν ὀφείλεται στὴ φυσιολογικὴ τάση τοῦ ἀνθρώπου γιὰ κάλυψη τῶν φυσικῶν του ἀναγκῶν. 'Αλλὰ πρόκειται γιὰ διαστροφή, ἐφ' ὅσον τὰ περισσότερα ὑλικὰ ἀγαθὰ ποὺ ἐπιδιώκει νὰ ἀποκτήση μόνο φανταστικὲς ἀνάγκες του ἐξυπηρετοῦν.

Στὸ ξέφρενο κυνήγι τῆς ὕλης ὁ «καταναλωτικὸς ἄνθρωπος» δὲν ἔχει φραγμούς. Πουλᾶ ἑκατὸ φορὲς τὴν ἡμέρα τὴν τιμή του, τὴν ἀξιοπρέπειά του, τὶς ἰδέες του, θυσιάζοντάς τα σὰν τίμημα τῆς ὑ-λικῆς του «εὐδαιμονίας». Ἡ ὕλη ἀποτελεῖ γι' αὐτὸν τὸν ἀνώτατο σκοπὸ καὶ ὅλα τὰ μὴ ὑλικὰ εἶναι ἁπλῶς «μέσα» ἢ τίποτα.

Μ' αὐτὲς τὶς συνθῆκες καὶ μ' αὐτὸ τὸ ὑλιστικὸ «ἰδανικὸ», ποὺ ἔχει τοποθετήσει στὴν κορυφὴ τῆς πυραμίδας τῶν «ἀξιῶν» της, ἡ «Καταναλωτικὴ Κοινωνία», ἡ τελευταία μορφὴ τῆς λογοκρατικῆς κοινωνίας, μεταδάλλεται σ' ἔναν έσμὸ δωροδοκούντων καὶ δωροληπτῶν, σαλταδόρων καὶ καρριεριστῶν, ἀπατεώνων, καὶ ἐκδιαστῶν καὶ σὲ τελευταία ἀνάλυση σὲ μιὰ ἀπειροπληθῆ ἀγέλη ἀνδραπόδων, τυφλὰ κινουμένων πλασμάτων. Ἡ ἐξουσία εἶναι ἡ Κίρκη ποὺ ἀκουμπᾶ μὲ τὸ μαγικὸ ραδδί της τοὺς ἀνθρώπους καὶ τοὺς μεταμορφώνει σὲ χοίρους. Οἱ «καταναλωτικοὶ ἄνθρωποι» δὲν σκέπτονται, δὲν ἔχουν τιμή, δὲν ἔχουν ἰδέες, δὲν ἔχουν κάποιο σταθερὸ σημεῖο ἀναφορᾶς στὴ ζωή τους. Καὶ σὰν «πόρνες» ἐκδίδονται πρόθυμα σ' ὁποιονδήποτε τοὺς ἀμείδει, δηλαδὴ στοὺς κρατοῦντες.

Είναι αὐτονόητο, ὅτι μιὰ τέτοια κοινωνία είναι ἡ πιὸ εὐκολοκυδέρνητη ὁλότητα ποὺ θὰ μποροῦσε νὰ ἐπιθυμήση τὸ Κατεστημένο. Καθώς οἱ μᾶζες δὲν ἔχουν καιρὸ νὰ σκεφθοῦν τίποτε ἄλλο ἐκτὸς ἀπὸ τὴν ὕλη, οἱ κρατοῦντες προμηθεύουν σ' αὐτὲς τὴ «σκέψη» ποὺ τοὺς ἴδιους συμφέρει. «Σκεπτόμενο πρὶν ἀπὸ μᾶς, γιὰ μᾶς», τὸ Κατεστημένο μᾶς προσφέρει, μὲ τὰ ἄπειρα τεχνικὰ μέσα πλύσεως ἐγκεφάλων ποὺ διαθέτει, ἕτοιμες «λύσεις» γιὰ ὅλα τὰ προδλήματα ποὺ μᾶς ἀπασχολοῦν: ἀτομικά, κοινωνικά, καλλιτεχνικά, οἰκονομικά, ἰδεολογικά, θρησκευτικά, πολιτικά, ἀκόμη καὶ σεξουαλικά. Καὶ ἔτσι οἱ λαοί, ἄν κάποτε ἐπιδιώκουν κάποια λύση σὲ κάποιο πρόβλημα ἡ «λύση» αὐτὴ εἶναι πάντοτε δογματική, προγραμματισμένη καὶ «ὑπαγορευμένη» πρὸ πολλοῦ ἀπὸ τὸ Κατεστημένο —καὶ φυσικὰ ποτὲ δὲν εἶναι λύση.

Αὐτὸ ποὺ συμβαίνει στὸ ἐπίπεδο τῶν ἀτόμων, ἰσχύει ἀπαράλλακτα και στό ἐπίπεδο τῶν Ἐθνῶν. Ἡ ἀόρατη Διεθνής Ἐξουσιαστική Κλίκα πού κυβερνα τὸν Κόσμο, ἔχοντας στὰ χέρια της τὸν ἀπόλυτο έλεγχο τοῦ πλούτου καὶ τῆς τεχνολογίας, ἐκδιάζει τὰ Εθνη, λέγοντάς τους ὅ,τι λέει καὶ στὰ ἄτομα: «Θὰ σᾶς βοηθήσω οἰκονομικὰ καὶ τεχνολογικά, μόνον ὅταν εἶσθε ὑπάκουα». "Όπως τὰ ἄτομα ύποτάσσονται, έτσι καὶ τὰ "Εθνη ἀναγκάζονται νὰ ὑποδουλωθοῦν. Γιὰ χάρη τῆς ἰδέας τῆς «οἰκονομικῆς ἀναπτύξεως» (ποὺ εἶναι σὰν τὸ καταναλωτικὸ «πνεῦμα» τῶν ἀτόμων, διότι, ὅπως αὐτό, ἔτσι καὶ έκείνη, δὲν ἱκανοποιεῖται ποτὲ) τὰ Εθνη ἐγκαταλείπουν τὰ ἰδανικά τους καὶ παραδίδονται ἕρμαια στὸν διεθνισμὸ καὶ τὸν κοσμοπολιτισμό τοῦ Κατεστημένου. Ἡ ύστερία τῆς «οἰκονομικῆς ἀναπτύξεως», πού ἔχει «ύποβάλει» στὰ "Εθνη ή Διεθνής "Εξουσία, είναι ενας ἀπὸ τοὺς βαθύτερους λόγους τῆς φθορᾶς τοῦ ἐθνικοῦ ἰδανικοῦ καὶ τῆς ἐκπορνεύσεως τῶν ἐθνικῶν ἀξιῶν καὶ ἀρετῶν, ὅπως ἡ ὑστερία τοῦ Καταναλωτισμοῦ εἶναι ἕνας ἀπὸ τοὺς δαθύτερους λόγους τῆς ἠθικῆς ἐκπορνεύσεως τῶν κοινωνιῶν καὶ τῶν ἀτόμων. Καὶ εἶναι άλήθεια, αὐτὸ ποὺ ἐκ πρώτης ὄψεως φαίνεται παράλογο: Τὸ ἀτέλειωτο καλ στούς αλώνες των αλώνων ἄπιαστο ὄνειρο τῆς «ολκονομικῆς ἀναπτύξεως», αὐτή ή διηνεκῶς διαφεύγουσα χίμαιρα, είναι στήν πραγματικότητα ή θανατηφόρα άρρώστια κάθε "Εθνους καί δ άπόκρυφος δολοφόνος τῆς ἐλευθερίας του.

Ή καταναλωτική άλλοτρίωση καὶ ὁ ἠθικὸς εὐτελισμὸς τῶν ἀτόμων καὶ τῶν κοινωνιῶν θὰ μποροῦσαν νὰ εἶχαν κάποιο ἐλαφρυντικό, κάποιο «πλεονέκτημα», χάριν τοῦ ὁποίου νὰ τοὺς συγχωρηθῆ ἡ καταστροφὴ ποὺ προξενοῦν στὸν πολιτισμὸ τῆς ἀνθρωπότητας: τὴν εὐδαιμονία τοῦ ἀνθρώπου. ᾿Αλλά, δυστυχῶς, δὲν ὑπάρχει αὐτὸ τὸ ἐλαφρυντικό. Ὁ «καταναλωτικὸς ἄνθρωπος» ἐκτὸς τοῦ ὅτι εἶναι «ὁ πιὸ ὑποδουλωμένος, ὁ πιὸ ἄτιμος, ὁ πιὸ ἀποδλακωμένος καὶ ὁ πιὸ ἀποκτηνωμένος ἄνθρωπος ὅλων τῶν ἐποχῶν», εἶναι ταυτόχρονα καὶ ὁ πιὸ δυστυχής. Τὸ ἄγχος, ὁ παραλογισμὸς καὶ οἱ παρακρούσεις, οἱ «ὑποχθόνιοι» φόδοι καὶ ἡ ἀπερίγραπτη ματαιότητα ποὺ τὸν συνοδεύουν σὰν φαντάσματα σὲ κάθε του δῆμα, μετατρέπουν τὴ ζωή του σὲ κόλαση. Ἔχοντας χάσει τὴν αἴσθηση τοῦ μέτρου, κατρακυλᾶ ὁλοένα καὶ πιὸ δαθειὰ στὸ ἔρεδος καὶ στὴ δίνη τῆς ὑστε-

ρίας του. Αἰχμάλωτος, δέσμιος ένὸς ὑποδολιμαίου «ἰδανικοῦ», ποὺ εἶναι ἀπλῶς παγίδα ποὺ τοῦ στήνουν οἱ ἐξουσιαστές, αἰσθάνεται ἴσως ὑποσυνείδητα τὴν κατάντια του, διαδλέπει ὅτι ὁ δρόμος του δὲν ἔχει κανένα τέρμα καὶ σέρνει τὸν σταυρό του ἀνεδαίνοντας σ' ἕνα Γολγοθᾶ, ποὺ κι αὐτὸς δὲν ἔχει κανένα νόημα καὶ δὲν θὰ βρῆ καμμιὰ δικαίωση.

Ό ἄνθρωπος αὐτοτιμωρεῖται, γιατὶ παραβίασε τὴν ἴδια τὴ φύση του. ᾿Απὸ δυσυπόστατο ὄν, δηλαδὴ ἀπὸ εἴδος μὲ ὑλικὲς ἀνάγκες ἀλλὰ καὶ μὲ ἀνώτερες, πνευματικὲς ἰδιότητες, μεταβάλλεται ἀφύσικα σὲ μονοδιάστατο τέρας. ᾿Απέβαλε τὸν ἰδεαλισμὸ ποὺ ὑπάρχει μέσα στὴ φύση του καὶ περιωρίσθηκε στὸν ὑλισμό, ὑποβιβάζοντας ἄσπλαχνα τὸν ἑαυτό του. Δὲν τοῦ ἀπομένουν παρὰ δύο πράγματα: τὴ ἀποκατάσταση τῆς διφυοῦς ὀντότητάς του ἢ ἡ ἔκλειψή του ἀπὸ τὴν ἐπιφάνεια τῆς Γῆς. Ἡ Μητέρα Φύση δὲν συγχωρεῖ ποτὲ τὰ παιδιά της, ὅταν τὴν προδίδουν.

# η. — Πολιτική καὶ «πολιτική»

Η πολιτική, δηλαδή ή πράξη που έξασφαλίζει τὴν ὕπαρξη, τὴ συνοχὴ καὶ τὴν ἐπιδίωση τῆς ὁμάδας, σὲ ἀντιδιαστολὴ πρὸς τὴν πράξη που ἐξασφαλίζει τὴν ὕπαρξη καὶ ἐπιδίωση τοῦ ἀτόμου, εἶναι φαινόμενο ἀλληλένδετο πρὸς τὴν ὁμαδικὴ ζωή, γεγονὸς πρωτογενές, φυσικὸ καὶ αὐθύπαρκτο, δεδομένου ὅτι συναντιέται μὲ καθαρὴ μορφή στὴ Φύση. "Οπου ὑπάρχει σύνολο ἀνθρώπων ἢ ζώων, ἀναπτύσσονται καὶ τὰ δασικὰ χαρακτηριστικὰ στοιχεῖα τοῦ πολιτικοῦ φαινομένου, τὰ στοιχεῖα δηλαδὴ ποὺ συναποτελοῦν τὶς λειτουργίες καὶ διαδικασίες τῆς συμδιώσεως πολλῶν ὁμοειδῶν ἀτόμων μέσα στὰ πλαίσια μιᾶς ὀργανικῆς ὁλότητας.

Στὶς κοινότητες τῶν ζώων τὸ πολιτικὸ φαινόμενο παρουσιάζεται στὴν πρωταρχική του μορφή, μὲ ὅλα τὰ γνωρίσματα ποὺ συνθέτουν τὴν γνήσια ἔκφρασή του, χωρὶς τεχνητά, ἄχρηστα ἢ νοσηρὰ στοιχεῖα. Σὲ γενικὲς γραμμὲς ἡ πολιτικὴ στὴ «φυσικὴ» μορφή της ἐκφράζεται μὲ τὴν παρουσία ἑνὸς ἡγέτη ἢ ἑνὸς κύκλου ἡγετῶν τοῦ συνόλου, οἱ ὁποῖοι ὁδηγοῦν καὶ κατευθύνουν τὰ ὑπόλοιπα μέλη τῆς κοινότητας. Στὸν ἡγετικὸ κύκλο ἀνήκουν τὰ ἰσχυρότερα, διολογικὰ καὶ διανοητικά, ἄτομα ποὺ ἀναδεικνύονται ἀνάμεσα στὰ ἄλλα μὲ ἐλεύθερη, αὐτόματη διαδικασία ποὺ ἐπιδεδαιώνει τὴν ὑπεροχή τους καὶ τὴν ἀξία τους. Τὰ ἄτομα αὐτὰ εἶναι συνήθως ἐνήλικα ἀρσενικὰ (στὶς ἀγέλες τῶν θηλαστικῶν ἢ στὰ σμήνη τῶν πουλιῶν), ἀλλὰ μπορεῖ νὰ εἶναι καὶ θήλεα, προικισμένα μὲ ἐξαιρετικὲς ἱκανότητες (οἱ «δασίλισσες» στὶς κυψέλες τῶν μελισσῶν καὶ στὶς κοινωνίες τῶν μυρμηγκιῶν).

Ή ήγεσία ἀσχολεῖται ἀποκλειστικὰ μὲ τὴν καθοδήγηση καὶ ἐξυ πηρέτηση τοῦ συνόλου καὶ δὲν ἔχει νὰ κάνη μὲ μεμονωμένα ἄτομα καὶ «ὑποομάδες», ἢ μὲ τὰ δικά της «συμφέροντα». ᾿Αντίθετα προκινδυνεύει, δηλαδὴ τὰ ἄτομα ποὺ τὴν ἀποτελοῦν προμαχοῦν καὶ θυσιάζονται πρῶτα - πρῶτα σὲ περίπτωση κινδύνου καὶ ἀπειλῆς κατὰ τῆς ἀλότητας. Ἡ ἡγεσία δὲν τυραυνεῖ καὶ δὲν καταπιέζει τὰ ἄλλα ἄτομα τῆς ζωϊκῆς κοινωνίας. Τὰ ὑπόλοιπα μέλη τῆς κοινότητας πειθαρχοῦν

συνειδητά, αὐτόματα, ἐλεύθερα καὶ ἑκούσια στὸ παραμικρὸ «νεῦμα» ἢ «σῆμα» τῆς ἡγεσίας καὶ ἐκτελοῦν ἀμέσως τὴν «ἐντολή». Σὲ πολλὲς περιπτώσεις οἱ δραστηριότητες τῆς ὁλότητας κατανέμονται (ἐργάτιδες μέλισσες, φρουροί, κηφῆνες, «πολεμιστὲς» κλπ.). "Αν ἡ ἡγεσία ἀποδειχθῆ καθ' οἱονδήποτε τρόπο ἀνίκανη ἢ ἀνεπαρκής, ἄν γηράση, ἄν ἀποτύχη γενικὰ σὲ κάτι καὶ ζημιώση τὸ σύνολο, καταργεῖται, καθαιρεῖται —σὲ ώρισμένες ζωϊκὲς κοινωνίες ἐξοντώνεται— καὶ ἀντικαθίσταται μὲ νέους ἄξιους ἀρχηγούς.

\* \* \*

Ποιὰ δύναμη ώθεῖ τὰ ἄτομα στὴ συμδίωση, στὴν ἑκούσια ἔνταξή τους σὲ κάποιο σύνολο; Στὶς κοινωνίες τοῦ ζωϊκοῦ δασιλείου δλέπουμε, ὅτι τὸ κοινωνικὸ ἔνστικτο στὴν πράξη ὑπηρετεῖ τὰ συμφέροντα τῶν μελῶν τους καὶ τείνει στὴν ἀπὸ κοινοῦ ἀποτελεσματικώτερη ἀντιμετώπιση τῶν ἀναγκῶν ἐπιδιώσεως. Ἐξασφαλίζει τὴν ἄμυνα ἐναντίον τοῦ ἐχθροῦ καὶ τὶς ὑλικὲς προϋποθέσεις γιὰ τὴ ζωή. Μιὰ ἀγέλη λύκων π.χ. ἐνεργώντας σὰν σύνολο μπορεῖ καλύτερα νὰ καταβάλη τὴ λεία ποὺ χρειάζεται γιὰ τὴ διατροφὴ τῶν μελῶν της, καὶ νὰ ἀντιμετωπίση ἐχθρικὰ (ἄλλων ζωϊκῶν εἰδῶν) σύνολα, ἀπὸ ὅσο θὰ μποροῦσε νὰ πράξη μεμονωμένα κάθε μέλος της. Τὸ ἴδιο ἰσχύει καὶ γιὰ ἔνα σμῆνος μεταναστευτικῶν πουλιῶν, γιὰ μιὰ κοινότητα ψαριῶν κλπ. Συγκρούσεις μεταξὺ ὁμάδων τοῦ αὐτοῦ εἴδους, εἴτε δὲν συμβαίνουν ποτέ, εἴτε εἶναι ἐντελῶς ἔκτακτες καὶ «ἀφύσικες».

Τὸ ἀνθρώπινο εἶδος, ἐκτὸς τῶν καθαρὰ «ζωϊκῶν», ἐμφανίζει ὡρισμένες ἀνώτερες ἰδιότητες ποὺ ξεφεύγουν ἀπὸ τὰ ἁπλᾶ ἔνστικτα αὐτοσυντηρήσεως τῶν ἄλλων είδῶν τοῦ ζωϊκοῦ βασιλείου καὶ τὰ διαφοροποιοῦν ἀπὰ αὐτά. Κύρια εἰδοποιὸς διαφορὰ τῶν ἀνθρώπων ἀπὸ τὰ ζῶα εἶναι ἡ ἱκανότητα συνειδητῆς ἀναφορᾶς τῆς σκέψεως καὶ πράξεώς τους σὰ ὡρισμένες ἄυλες ὀντότητες, ποὺ εἶναι ἄσχετες πρὸς τὶς ὑλικὲς ἀνάγκες ἐπιβιώσεως. Οἱ ὀντότητες αὐτὲς εἶναι οἱ ἰδέες καὶ οἱ ἀξίες.

Παράλληλα πρός τὸ ἔνστικτο αὐτοσυντηρήσεως καὶ μὲ ἀφετηρία τὸν ἰδεαλισμό του, τὸ ἀνθρώπινο εἴδος συνέλαβε καὶ ὑλοποίησε τύπους ὁλότητας ποὺ εἴναι ἀνώτερες ἀπὸ τὶς μορφὲς κοινότητας ποὺ ἀναπτύσσονται στὰ ζῶα. Ὁ πιὸ σημαντικὸς ἀπὸ τοὺς τύπους αὐτοὺς εἴναι τὸ Ἔθνος.

Ἡ δλότητα εθνος δὲν στηρίζεται, ὅπως ἡ δλότητα Κράτος, στὴν κοινότητα ὑλικῶν συμφερόντων τῶν μελῶν του. Κάποτε μά-

λιστα τὸ "Εθνος συγκρούεται μὲ τὰ συμφέροντα τοῦ Κράτους. Καὶ τοῦτο, διότι, ὅπως εἴπαμε, τὸ "Εθνος ἀποτελεῖ ἰδεαλιστικὴν ὀντότητα, καὶ συνεπῶς δὲν συναρτᾶται οὔτε ἐξαρτᾶται ἀπὸ ὑλικὲς προϋποθέσεις. Τὸ "Εθνος δὲν εἶναι — ὅπως τὸ Κράτος— ἔδαφος, οἰκονομία, στρατιωτικὴ δύναμη, μ' ἄλλα λόγια ἐξουσία. Τὸ "Εθνος εἶναι αὐτοδύναμη, αὐθύπαρκτη πολιτιστικὴ ἀξία, ποὺ μπορεῖ νὰ ὑπάρξη ἄριστα χωρὶς τὸ ὑλικὸ ὑπόδαθρο τοῦ Κράτους. Τὸ ἑλληνικὸ "Εθνος π.χ. ἔζησε ἄνετα, ἐπὶ πολλοὺς αἰῶνες (Ρωμαιοκρατία, Τουρκοκρατία), χωρὶς νὰ ὑπάρχη ἑλληνικὸ Κράτος. Τὸ ἑλληνικὸ "Εθνος, ὅπως ὅλες οἱ ἡθικοπνευματικὲς ποιότητες, εἶναι χρονικὰ ἀκατάδλητο, ἐνῶ τὰ ἑλληνικὰ Κράτη, ὅσα ἔχουν ἐμφανισθῆ στὴν ἱστορία, ὄντας ὑλιστικὰ σχήματα, εἶναι φθαρτά, πεθαίνουν.

Ή πολιτική που ἀναφέρεται στὴν ὁλότητα εθνος καὶ τὴν ἐθνική ἰδέα ἀποτελεῖ φαινόμενο, λειτουργία, πράξη ἀνεξάρτητη ἀπὸ τὴν ἐξουσιαστική πολιτική τοῦ Κράτους. Ἡ ἰδεαλιστική πολιτική συλλαμβάνει τὸ ἱστορικὸ γίγνεσθαι μὲ μιὰ μεγάλη προοπτική τοῦ μέλλοντος καὶ ἀπορρέει ταυτόχρονα ἀπὸ τὴν βαθειὰ συνείδηση μιᾶς μεγάλης προοπτικῆς τοῦ παρελθόντος. Εἶναι τεταγμένη μόνο στὴν ὑπηρεσία τῆς πνευματικῆς ὁλότητας Εθνος. 'Επομένως ἡ ἀληθινή πολιτική ἀναφέρεται σὲ Έθνη παλαιά, μὲ μεγάλη πνευματική παράδοση καὶ ὅχι σὲ νεοεμφανιζόμενα σύνολα, ποὺ δὲν ἔχουν παρελθόν. Πρόκειται γιὰ τὴν ὑπηρεσία μιᾶς ἱστορικὰ ἀνεπτυγμένης καὶ καταξιωμένης ἰδέας καὶ ὅχι ἑνὸς ὑλικοῦ σχήματος, ποὺ συγκροτεῖται γιὰ νὰ ἱκανοποιήση τὴν ὁριμἡ ἐπιβολῆς ἐκείνων ποὺ τὸ συγκροτοῦν, ὅπως εἶναι τὰ νεώτερα τεχνητὰ σύνολα, τὰ Κράτη.

Ή ἰδέα, ἡ ἐθνικὴ ἰδέα, λόγω τοῦ ὑπερυλικοῦ χαρακτῆρα της, ἐπιτρέπει στὴν πολιτικὴ ποὺ τὴν ὑπηρετεῖ ἀνεξαρτησία ἀπὸ τὰ ἐφήμερα, ἀπὸ τὴν ἐπικαιρότητα, ἀπὸ τὰ στενὰ συμφέροντα καὶ ἐπιδάλλει ἐμμονὴ σὲ στόχους ποὺ δὲν τοποθετοῦνται ἄμεσα μέσα στὸ χρόνο καὶ τὴν ὕλη. Οἱ ϐασικώτεροι ἀπὸ τοὺς στόχους αὐτοὺς εἶναι ἡ
διατήρηση τῆς ἱδέας στὸ ὑπερυλικὸ ἐπίπεδο ποὺ «φύσει» τῆς ἀρμόζει, ἡ ἰδεαλιστικὴ πρόοδος τοῦ ἐθνικοῦ συνόλου καὶ ἡ ἄμυνα ἔναντι
ἐπιθέσεως ἄλλου Ἔθνους. Πρόκειται γιὰ ἀγώνισμα ἰδεαλιστικὸ καὶ
πνευματικὸ καὶ ὅχι γιὰ ἐπιδίωξη ἐξουσιαστικῆς καὶ ὑλικῆς (οἰκονομικῆς, ὀργανωτικῆς) φύσεως.

'Από πρακτική σκοπιά θεωρούμενη, ή πολιτική σκοπεύει στήν έπιδίωση καὶ προκοπή τοῦ Έθνους μὲ τὴν δοήθεια ένὸς ἐ θ ν ικ ο ῦ π ν ε υ μ α τ ι κ ο ῦ π ο λ ι τ ι σ μ ο ῦ, ὁ ὁποῖος, ἀναπτυσσόμενος καὶ ἐξαπλωνόμενος σὲ ἀνώτατο δαθμό, προσεγγίζει τ ἡ ν ὰ λ ἡ θ ε ι α, προάγει τὴν γνώση καὶ προωθεῖ τὴν ἐλευθέρωση τῶν μελῶν τοῦ Ἔθνους. (α) Ἡ πολιτικὴ δὲν ἀσκεῖται μόνο ἀπὸ τὴν ἡγεσία ποὺ κινεῖται στὸ προσκήνιο, ἀλλὰ καὶ ἀπὸ ὅλα ἐκεῖνα τὰ μέλη τοῦ Ἔθνους ποὺ εἶναι συνειδητοὶ φορεῖς τοῦ ἐθνικοῦ ἰδανικοῦ.

Κατὰ συνέπειαν, ἡ ἀληθινὴ πολιτικὴ δὲν ταυτίζεται μὲ τὴν ἑξουσιαστικὴ πολιτικὴ τοῦ Κράτους. Ἡ πολιτικὴ τοῦ Κράτους, ἔ-χοντας ταχθῆ στὴν ὑπηρεσία ἑνὸς ὑποσυνόλου (δηλ. ἐκείνων ποὺ μετέχουν τῆς ἐξουσίας), ποὺ στηρίζεται, ὅπως εἴπαμε, στὴν κοινότητα ὑλικῶν συμφερόντων τῶν μελῶν του, στὴν προσπάθειά της νὰ ἐξασφαλίση τὰ συμφέροντα αὐτὰ παρακάμπτει καὶ βλάπτει τἰς ἰδέες καὶ τὶς πολιτιστικὲς ἀξίες τοῦ Ἦθνους. Καὶ τοῦτο, διότι τὸ Κράτος, σὰν ἐξουσία, ἔχει δική του ζωή, δικές του ἀνάγκες ἐπιδιώσεως. Κράτος χωρὶς ὑλικὴ ἰσχὺ (δημόσια οἰκονομία, στρατιωτικὴ καὶ πολιτικὴ ὀργάνωση καὶ ἔδαφος) δὲν νοεῖται, δὲν ὑπάρχει πουθενά, ἐνῶ, ὅπως εἴπαμε, Ἦθνη χωρὶς τὰ ὑλικὰ αὐτὰ ὑπόβαθρα ὑπάρχουν πολλὰ καὶ ἐπιδιώνουν θαυμάσια ἐπὶ ὁλόκληρους αἰῶνες (᾿Αρμένιοι, Κοῦρδοι, Γεωργιανοί, Κροάτες, Βάσκοι, Οὐαλλοί, Σκῶτοι, Λεττονοί, Ἐσθονοί, Λιθουανοί, Οὐκρανοὶ καὶ πλεῖστοι ἄλλοι).

\* \* \*

Ή ἀληθινὴ πολιτικὴ ἀντιστοιχεῖ πρὸς τὸ γνήσιο πολιτικὸ φαινόμενο, ὅπως παρουσιάζεται σὲ πρωτογενῆ, «φυσικὴ» μορφή. "Οπως συμβαίνει σ' ὅλες τὶς ὁμάδες, ἔτσι καὶ στὴν ἀνθρώπινη ὁμάδα τοῦ ἔΕθνους, ἡ ἡγεσία ἀναιδεικνύεται ἐλεύθερα, οἱονεὶ αὐτόματα καὶ ἀποτελεῖται ἀπὸ τὰ φύσει ἀξιώτερα καὶ ἱκανότερα μέλη ποὺ συγκεντρώνουν τὰ προσόντα ποὺ ἀπαιτοῦνται, γιὰ νὰ ἐξασφαλίζουν τὴν ἐπιθίωση καὶ τὴν εὐημερία τοῦ συνόλου. Ἡ αὐτόματη ἀνάδειξη τῆς ἐθνικῆς ἡγεσίας σ' ὅλους τοὺς τομεῖς (πνευματικό, κοινωνικό, τεχνικό, γεωργικὸ κλπ.) ἀπορρέει ἀπὸ τὴν ἀξία ποὺ ἔχει γιὰ τὴν ἐπιδίωση καὶ προκοπὴ τοῦ ἔΕθνους τὸ ἔργο ποὺ κάθε μέλος του

<sup>(</sup>α) «Ποιός είναι τῶν ἐθνῶν ὁ σκοπὸς ὁ τελικός, πές τον προορισμό, πές τον ἀποστολή, πές τον ἀνάγκη; 'Ο Π ο λ ι τ ι σ μ ό ς! Νὰ ἔργο ἄξιο γιὰ τὰ ἔθνη, ἔργο ἀληθινὰ ἀνθρώπινο. Νὰ ἡ δικαιολογία τῶν ἐθνῶν. Νὰ πῶς τὰ ἔθνη εἶναι χρήσιμα στὴν ἀνθρωπότητα. Νὰ πῶς ξεπερνοῦν τὰ σύνορά τους, ξεχειλίζουν, πλαταίνουν, ὑψώνονται. γεμίζουν καὶ καταχτούν τὸν κόσμο. Νὰ πῶς εἶναι ὅμορφα τὰ ἔθνη. Τοῦ ἔθνους τὸ ἄνθιτια καὶ ὁ καρπὸς ὁ ὡραἰος εῖναι ὁ πολιτισμός (...). Πολιτισμούς γεννοῦν τὰ ἔθνη καὶ αὐτὰ μονάχα. Καὶ αὐτὴ εἶναι ἡ ἀξιωσύνη τους ἡ μεγάλη. "Οσα δείχνονται ἄξια νὰ γεννοῦν πολιτισμούς εἶναι σημαντικὰ στὸν κόσμο, ἀξίζουν νὰ ζοῦν καὶ νὰ προκόδουν» (ἔΙων Δραγούμης, «Ἑλληνικὸς Πολιτισμός», γ΄ ἔκδ., σ. 41).

προσφέρει —καὶ συντελεῖται σιωπηρὰ στὴ συνείδηση τοῦ "Εθνους "Ετσι π.χ. ἡ ἐθνικὴ πνευματικὴ ἡγεσία συγκροτεῖται ἀπὸ τοὺς μεγάλους πνευματικοὺς δημιουργοὺς (ἐνῶ ἡ κρατικὴ πνευματικὴ ἡγεσία ἀπὸ τοὺς κατέχοντες τὶς κρατικὲς θέσεις στὴν Παιδεία, τὴν προπαγάνδα κλπ.).

Ή ήγεσία δὲν ὑπηρετεῖ δικά της συμφέροντα, ἀλλά, ἀντίθετα, τὰ ἄτομα ποὺ τὴν ἀποτελοῦν, ὑφίστανται τὶς συνέπειες πρῶτα - πρῶτα, σὲ περίπτωση κινδύνου καὶ ἀπειλῆς κατὰ τῶν συμφερόντων τοῦ Ἔθνους. Τὰ ὑπόλοιπα ἄτομα δέχονται ἐλεύθερα τὴν ἀνωτερότητά τους καὶ τὰ ἀκολουθοῦν ἑκούσια. Ἡ ἡγεσία δὲν ὑπηρετεῖ ἐπίσης συμφέροντα μεμονωμένων ἀτόμων, κλικῶν, κομμάτων καὶ γενικὰ «ὑποομάδων», δεδομένου ὅτι τὰ συμφέροντα αὐτὰ ἔρχονται σὲ σύγκρουση πρὸς τὰ γενικὰ συμφέροντα καὶ τὴν ὁμαλὴ λειτουργία τῆς κοινότητας σὰν συνόλου. Καὶ ἄν ἡ ἡγεσία ἀποδειχθῆ καθ' οἱονδήποτε τρόπο ἀνίκανη ἢ ἀνεπαρκής, ἂν γηράση, ἄν ἀποτύχη γενικὰ σὲ κάτι καὶ ζημιώση τὸ σύνολο, τὴν διαδέχονται αὐτόματα οἱ νέοι καὶ ἄξιοι ἡγέτες.

'Η ἄλλη «πολιτική», ή πολύ συνηθισμένη στήν παρακμιακή ξποχή μας, ή έξουσια στική πολιτική, είναι έκφυλισμένη μορφή τῆς πολιτικῆς, διαστρέβλωση καὶ παραχάραξή της, στήν όποία διατηροῦνται μόνον ώρισμένοι κενοί τύποι, χωρίς ὅμως νὰ ὑπάρχη ἡ δαθύτερη οὐσία τοῦ φυσικοῦ πολιτικοῦ φαινομένου, δηλαδή ή έξασφάλιση τῶν ἀναγκῶν ἐπιδιώσεως καὶ ή προκοπή τῆς ὁλότητας. Στὸ νοσηρὸ φαινόμενο τῆς ἐξουσιαστικῆς πολιτικῆς ἡ ἡγεσία δὲν ἀναδεικνύεται ἐλεύθερα, ἀξιοκρατικὰ καὶ «αὐτόματα» ἀπὸ τὰ ἀξιώτερα καὶ ἱκανότερα μέλη τοῦ "Εθνους, ἀλλὰ «κατασκευάζεται» καὶ προωθεῖται ἀπὸ παντοειδεῖς ἐξουσιαστικούς μηχανισμούς άναδείξεως και έπιδολης, ώρισμένοι άπό τούς όποίους έλέγχονται άπὸ ἄλλες όλότητες, δηλαδή ἀπὸ ξένα Κράτη. Ἐξ ἀντικειμένου, οί «κατασκευασμένες» αὐτὲς ἡγεσίες δὲν εἶναι ἀξιοκρατικὲς καὶ ἐθνικές, άλλά καστικές καὶ διεθνιστικές καὶ δέν μποροῦν νὰ έξασφαλίσουν κατά ἀποτελεσματικό τρόπο την ἐπιδίωση καὶ προκοπή τοῦ συνόλου. Αὐτοὶ πού τὶς ἀποτελοῦν, ὑπηρετοῦν ὅχι τὰ συμφέροντα τῆς όλότητας, ἀλλὰ ἄλλα συμφέροντα, πού μποροῦν νὰ εἶναι τὰ προσωπικά τους, τὰ συμφέροντα μεμονωμένων ἀτόμων, τῆς κλίκας, του κόμματος και ἄλλων έξουσιαστικών ύπορμάδων ἢ ἀκόμη τὰ «ἀντίπαλα» συμφέροντα κάποιας ξένης έξουσιαστικής κοινότητας Σὲ περίπτωση ἰδεολογικῆς, πολιτικῆς ἢ ἔνοπλης ἀπειλῆς κατ λ τοῦ συνόλου καὶ ἐν ὄψει ἐπικείμενης καταστροφῆς δὲν προκινδυνεύουν, άλλά «λουφάζουν» στά μετόπισθεν ἢ έγκαταλείπουν πρῶτοι,

όπως οί ποντικοί, τὸ δυθιζόμενο σκάφος. Στην προσπάθειά τους νὰ διατηρήσουν τὶς κεκτημένες ἡγετικές τους θέσεις, ποὺ δὲν τὶς ἀξίζουν, ἐφευρίσκουν ἄπειρα τεχνάσματα παραπλανήσεως καὶ καταδημαγωγήσεως, καθώς καὶ μέσα διαφθορᾶς τῶν ἐκτὸς ἐξουσίας μελῶν τῆς κοινότητας, τῶν πολιτῶν, μὲ ἀποτέλεσμα νὰ ἐξαχρειώνουν καὶ νὰ ἐκπορνεύουν πολιτικὰ καὶ ἡθικὰ τὸ ἐκτὸς ἐξουσίας σύνολο. Καὶ ὅταν κάτω ἀπὸ τὸ βάρος τῆς ἀποτυχίας καταρρέουν κάποτε πολιτικά, δὲν καθαιροῦνται ὡς ἄχρηστοι καὶ ἐπικίνδυνοι, ὅπως συμβαίνει στὴ Φύση, γιὰ νὰ ἀναδειχθῆ μιὰ νέα ἄξια ἡγεσία, ἀλλὰ ἐλίσσονται, ἀλλάζουν «προσωπεία» ἢ σχήματα καὶ ἐπανεμφανίζονται οἱ ἱδιοι «μόλις περάση ἡ μπόρα» καὶ ὅταν ξεχασθοῦν ἡ ἀνικανότητα καὶ ἡ διαφθορά τους. Ἡ διατήρηση καὶ ἀπόλαυση τῆς ἐξουσίας εἶναι ὁ πρῶτος καὶ ὁ τελευταῖος σκοπὸς τῆς ἐξουσιαστικῆς πολιτικῆς.

### θ. -- Τὸ "Εθνος καὶ οἱ «-ισμοί» του

Διεθνισμός σὰν ἱστορικοπολιτικό φαινόμενο καὶ «ἰδεολογία», ἀλλὰ καὶ σὰν ὅρος, εἶναι ἀρνητικός, διότι ἡ ὕπαρξή του προϋποθέτει τὴν ἄρνηση ἑνὸς ἄλλου ὅρου, ἑνὸς προϋπάρχοντος πράγματος, μιᾶς θ έ σ ε ω ς, τοῦ Ἔθνους. Ὁ ὅρος Διεθνισμός, ποὺ ἀποτελεῖ τὴν πιὸ «ἀνώδυνη» διατύπωση τοῦ ὅρου ἀντεθνισμός, δημιουργήθηκε γιὰ νὰ ὑποδηλώση ἁπλῶς τὴν ἀντίθεση, τὸ «ἄχι» κατὰ τοῦ Ἔθνους, καὶ τίποτε περισσότερο. Ἦνο ὑπάρχη ἡ ὀντότητα Ἦνος, ὁ Διεθνισμὸς σὰν ἰδεολογία δὲν βρίσκει κανέναν ἀπολύτως λόγον ὑπάρξεως καὶ σὰν ὅρος δὲν περιέχει κανένα ἀπολύτως νόημα. Αὐτὸς καθ' ἑαυτόν, δηλαδὴ ὰν ἀποσυνδεθῆ ἀπὸ τὴν θέση Ἦνος, εἶναι μιὰ κούφια, κενὴ λέξη.

Οἱ διεθνιστές, ἔχοντας ἐπίγνωση τοῦ ἀρνητικοῦ χαρακτῆρα τῆς ίδεολογίας τους, προσπαθούσαν ἀνέκαθεν νὰ ἀναπληρώσουν τὴν ἔλλειψη αὐτὴ καὶ νὰ δροῦν κάποια θέση, κάποιο «ν α ί», ποὺ νὰ τὸ τοποθετήσουν δίπλα στὸ «ὄ χ ι» τους. Ἐπειδὴ ὅμως, ὅπως εἶναι αὐτονόητο, ή ἄρνηση δὲν μπορεῖ σὲ καμμιὰ περίπτωση νὰ εἶναι θέση, οί θεωρητικοί τοῦ Διεθνισμοῦ, δανείστηκαν ἢ σφετερίστηκαν κατά καιρούς διάφορες ξένες θέσεις πού δὲν εἶναι στὴν πραγματικότητα ίδεολογικά στοιχεῖα τοῦ Διεθνισμοῦ, ἀλλὰ ἄλλων τάσεων. χρησιμοποιοῦν σὰν θέση «τους», ἄλλοτε τὸν «εἰρηνισμό», ἄλλοτε τὸν «ἀνθρωπισμό», ἄλλοτε τὸν «οἰκουμενισμό» καὶ οὕτω καθεξῆς. "Ολα αὐτά, δέδαια, εἶναι ἐντελῶς ἄσχετα πρὸς τὸν Διεθνισμό. Καὶ ἀπόδειξη τούτου είναι τὸ γεγονός, ὅτι ἡ εἰρήνη, ὁ ἀνθρωπισμὸς καὶ τὸ οἰκουμενικὸ πνεῦμα εἶναι ἀξίες καὶ ἰδανικά ποὺ γεννήθηκαν ἀνεξάρτητα πρὸς τὸν Διεθνισμό, μέσα σὲ ἐθνικὰ πλαίσια, μ' ἄλλα λόγια μποροῦν νὰ ὑπάρξουν μέσα στὴν δλότητα, ποὺ ἀρνεῖται καὶ ζητεῖ νὰ έξαλείψη ὁ Διεθνισμός. (α)

<sup>(</sup>α) Πρόλ. τον έλληνικό άνθρωπισμό, το έλληνικό οἰκουμενικό πνεύμα, τον οἰκουμενικό χαρακτήρα τής Έλληνικότητας κλπ.

Ή ἄρνηση τῆς ἀξίας καὶ ὁλότητας "Εθνος ὑποχρεώνει, κατὰ λογικήν ἀναγκαιότητα, τὸν Διεθνισμό νὰ ἀρνηθῆ καὶ τὰ δημιουργήματα τῶν Ἐθνῶν, δηλαδή τοὺς διάφορους ἐθνικοὺς πολιτισμούς. Έτσι, γιὰ τοὺς διεθνιστές οἱ ἐθνικές ἀξίες καὶ οἱ πολιτιστικές ίδιοτυπίες κάθε \*Εθνους ἐπέχουν θέση άπλῶν τοπικῶν φαινομένων καὶ ὄχι αὐτοδύναμων πολιτιστικῶν μορφῶν καὶ ώλοκληρωμένων ἀντιλήψεων γιὰ τὴ ζωὴ καὶ τὸν κόσμο. 'Αλλά ἄρνηση τῶν έθνικῶν πολιτισμῶν σημαίνει στὴν πράξη ἄρνηση τοῦ πνευματικοῦ πολιτισμοῦ τῆς ἀνθρωπότητας. Διότι εἶναι γνωστόν, ὅτι πολιτισμούς δημιουργεί μόνο τὸ Εθνος, μόνον ή ἀνθρώπινη ἐνότητα ποὺ άποτελεῖ τὴν ἔμψυχη δάση κάθε Εθνους, ἑνότητα ποὺ διακρίνεται ἀπὸ τὶς ἄλλες ὅμοιες ἀκριδῶς λόγω τῆς ἱκανότητάς της νὰ παράγη δικά της έθνικα πολιτιστικά μεγέθη και να άναπτύσση μ' αὐτά τὰ ίδιαίτερα πνευματικά της γνωρίσματα. Πνευματικός πολιτισμός άνεξάρτητος ἀπὸ τὸ πολιτικὸ - ἱστορικὸ πλαίσιο τῆς δλότητας "Εθνος δέν νοεῖται, διότι δέν ύπῆρξε ποτέ. Ἐπὶ διεθνοῦς, ὑπερεθνικοῦ ἐπιπέδου μόνο τεχνολογικός πολιτισμός μπορεῖ νὰ ὑπάρξη καὶ οὐδέποτε πνευματικός. Γιαυτό όταν καὶ όπου ἐπικρατῆ ὁ Διεθνισμός. δ πνευματικός πολιτισμός παύει νὰ ὑφίσταται.

Ή ἐκ μέρους τοῦ Διεθνισμοῦ ἄρνηση τοῦ πνευματικοῦ πολιτισμοῦ τῆς ἀνθρωπότητας ἀνάγκασε τοὺς διεθνιστὲς νὰ ἐξεύρουν ένα ύποκατάστατο: Πρόκειται γιὰ τὸν «κοσμοπολιτισμό». 'Ο κο· σμοπολιτισμός δέν είναι πολιτισμός, είναι φαινόμενο πού έμφανίζεται πάντοτε μαζί με τον Διεθνισμό, άποτελώντας τὴν «κουλτουριάρικη» πλευρά του. 'Ο κοσμοπολιτισμός συγκροτεῖται ἀπό διάφορα κίβδηλα και τεχνητά «πολιτιστικά» στοιχεία και έτερογενείς «άξίες» και άντιλήψεις, που δέν γεννήθηκαν «αὐτοφυῶς» ἀπό κάποιο λαό, άλλὰ κατασκευάσθηκαν στὰ διεθνῆ κέντρα μὲ σκοπὸ νὰ διαδοθοῦν και νὰ πλασαρισθοῦν στοὺς διάφορους λαοὺς μὲ τὴ μέθοδο τῆς μόδας, τοῦ συρμοῦ, τοῦ «ρεύματος», μ' ἄλλα λόγια μὲ τὴν δημιουργία διεθνοῦς μαζικοῦ πνεύματος ἢ ἀκόμη καὶ μαζικῆς ὑστερίας. Ό κοσμοπολιτισμός συγκρούεται με τούς έθνικούς πολιτισμούς καί, αν αὐτοί δὲ εἶναι ἰσχυροί, μπορεῖ, λόγω τῶν ἀφθόνων ὑλικῶν μέσων πού διαθέτει, νὰ τούς καταστρέψη. Σὰν τεχνητό καὶ πλαστό κατασκεύασμα, καὶ ἐπειδὴ δὲν ἔχει ρίζες, ὁ κοσμοπολιτισμός ἀργὰ ἢ γρήγορα αὐτοκαταστρέφεται καὶ ἐξαφανίζεται χωρὶς νὰ ἀφήνη ἴχνη, παρά μόνον άρνητικά κατάλοιπα, δηλαδή τή φθορά ή τή νόθευση διαφόρων έθνικῶν πολιτισμῶν.

'Αλλά πῶς μπορεῖ νὰ ἐμφανίζεται καὶ νὰ ἐπιβάλλεται μιὰ «ἰδεολογία» τόσο ἀρνητική καὶ τόσο ἀντιδραστική, χωρίς κανένα θετικό περιεχόμενο, ὅπως εἶναι ὁ Διεθνισμός; Τὸ ἐρώτημα αὐτό, ἔχει ἄμεση πολιτική καὶ [στορική ἀπάντηση, ποὺ δὲν ἐπιδέχεται καμμιά ἀμφισβήτηση: Ό Διεθνισμός δημιουργεῖται και ἐπιδάλλεται, ὅταν ἰσχυροποιοῦνύπερβολικά κάποια διεθνη κέντρα δυνάμεως τῆς ὑφηλίου. Στίς περιπτώσεις αὐτὲς οἱ ἐξουσιαστὲς τοῦ Κόσμου, τὸ Διεθνὲς Κατεστημένο, ἐπιδιώκοντας νὰ ὑποδοηθήσουν ψυχολογικὰ τὴ διατήρηση τῆς ἐξουσίας τους καὶ νὰ ἐπιτύχουν τὴν κάμψη τῶν ἀντιδράσεων τῶν ὑποδουλωμένων έμμεσα ἢ ἄμεσα Ἐθνῶν, δημιουργοῦν μὲ τεχνητά μέσα ώρισμένες άντεθνικές τάσεις καὶ ἐνισχύουν τὴ θεωρητική δικαιολόγησή τους. Πρόκειται δηλαδή γιὰ μέσον ἀσκήσεως τῆς ἐξουσίας τῶν ίσχυρῶν, γιὰ μιὰ ἰμπεριαλιστική «ἰδεολογία», κατασκευασμένη ἀπὸ ὄργανα τῆς Διεθνοῦς Ἐξουσίας, ποὺ ἀποσκοπεῖ στὴν ἠθικὴ ὑποταγὴ τῶν ἐξουσιαζόμενων, στὴν καταστροφή τῶν ἐθνικῶν τους πολιτισμῶν καὶ στὴν παγίδευσή τους σὲ ἕνα «πολιτισμό» καὶ σ' ἕνα τρόπο ζωῆς, σκέψεως καὶ πράξεως, τὸν «κοσμοπολιτισμό» τῶν ἐξουσιαστῶν.

Μὲ τὸν Διεθνισμὸ ἡ ἐξουσία νατρέπει τὴ φυσικὴ διαίρεση άνθρώπινου είδους σὲ ένότητες (πρέλ. τή διαίρεση τῶν ἄλλων εἰδῶν, π.χ. τῶν μελισσῶν σὲ κυψέλες, πουλιῶν σὲ σμήνη, τῶν θηλαστικῶν σὲ ὁμάδες κλπ.) καὶ προσπαθεῖ συγκεντρώση αὐθαίρετα καὶ δλους τοὺς ἀνθρώπ**ο**υς στὸ «ἴδιο μαντρί», γιὰ νὰ τοὺς έλέγχη καί έξουσιάζη εὐκολώτερα. Πρόκειται γιὰ τακτικὴ ποὺ ἔρχεται σὲ πλήρη σύγκρουση μὲ τὴ Φύση καὶ τὴν κοινωνικὴ άλήθεια. Γι' αὐτὸ καὶ ἡ ἰδεολογία το ῦ Διεθνισμοῦ είναι δογματικός τρόπος π τ ε σ θ α ι, ὅπως ὅλες οἱ ἐξουσιαστικὲς θεωρίες.

Ή πρώτη σαφής έμφάνιση τοῦ Διεθνισμοῦ σημειώθηκε στὴν περίοδο ἀκμῆς τοῦ ἰμπεριαλισμοῦ τῆς ἀρχαίας Ρώμης. Τότε παρουσιάστηκε μὲ τὴν σύνθετη μορφή τοῦ κοσμοπολιτισμοῦ καὶ τοῦ εἰρηνισμοῦ (pax romana) καὶ ἐπέτυχε τὴν παράλυση τῆς ἐθνικῆς συνειδήσεως καὶ ἀντιστάσεως τῶν πολυαρίθμων ὑποδουλωμένων λαῶν. Τὰ

"Εθνη ποὺ ἐξουσίαζε τὸ Κατεστημένο τῆς Ρώμης καὶ οἱ κατὰ τόπους συνεργάτες του, ἔχασαν συνεπεία τῆς διεθνιστικῆς καὶ κοσμοπολιτικῆς διαθρώσεως ποὺ ἄσκησαν πάνω τους οἱ ἐξουσιαστές, τὴν πολιτική τους ταυτότητα καὶ περιέπεσαν σὲ κατάσταση ἠθικῆς ἐξαθλιώσεως καὶ πολιτικῆς ἀνυπαρξίας. Μὲ τὴν ἐξαίρεση ὡρισμένων ἱστορικῶν ἢ δυναμικῶν Ἐθνῶν (Ἑλλήνων, Ἑβραίων, Γαλατῶν, Γερμανῶν κ.ἄ.) οἱ ὑπόλοιποι λαοὶ ποὺ ἀποτέλεσαν τὴν ἀνεθνικὴ Ρωμαϊκὴ Αὐτοκρατορία ἐξαφανίστηκαν διὰ παντὸς ἀπὸ τὸ προσκήνιο τῆς ἱστορίας (Τυρρηνοί, Ἰλλυριοί, Θρᾶκες, Λυδοί, Φρῦγες, Κᾶρες, Αἰγύπτιοι, Νουμιδοί, Καρχηδόνιοι καὶ πλεῖστοι ἄλλοι).

Πρό τοῦ πολιτικοῦ τους θανάτου τὰ εθνη ἐπὶ ἀκμῆς τοῦ ρωμαϊκοῦ Διεθνισμοῦ είχαν περιπέσει σὲ ἀπίστευτη πολιτιστική παρακμή. ᾿Ακόμα καὶ πανάρχαιοι, θαυμαστοὶ ἐθνικοὶ πολιτισμοί, ὅπως ὁ ἑλληνικός, ὁ καρχηδονιακός, ὁ ἑλληνοαιγυπτιακός, κλπ. ἰσοπεδώθηκαν καὶ ἐκφυλίστηκαν ἀπὸ τὸν κοσμοπολιτισμὸ τῆς Ρώμης καὶ καταστράφηκαν ἐν μέρει ἢ ὁλοσχερῶς. Τελικά, ὁ κατήφορος τοῦ κοσμοπολιτισμοῦ καὶ τοῦ ὑλισμοῦ παρέσυρε στὴν παρακμή καὶ τὴν πτώση ἀκόμη καὶ ἐκείνους ποὺ τὸν είχαν δημιουργήσει, δηλαδή τοὺς φορεῖς τοῦ ρωμαϊκοῦ imperium. Τὸ τελικὸ ἀποτέλεσμα ἀπὸ τὴ διάδοση τοῦ Διεθνισμοῦ ὑπῆρξεν ἡ γενική καθίζηση τοῦ πολιτισμοῦ σὲ παγκόσμια κλίμακα, ἡ ἀνακοπὴ τῆς παραγωγῆς νέων πολιτιστικῶν ἀξιῶν καὶ τῆς προόδου τῆς ἀνθρωπότητας, ἡ ἐξαχρείωση καὶ ἐξαγρίωσή της καὶ ἡ εἴσοδος τῆς ἱστορίας σὲ μιὰ ἰδιαίτερα μεγάλη περίσδο ὀπισθοδρομήσεως καὶ παρακμῆς, τὴν ἐποχὴ τῆς πλήρους ἐπικρατήσεως τοῦ δογματισμοῦ, τὸν Μεσαίωνα.

Κατά τὴν σκοτεινὴ αὐτὴ καὶ ἀπὸ πολιτιστικὴ ἄποψη στεῖρα περίοδο τὰ Ἔθνη πολιτικὰ καὶ πνευματικὰ εἶναι ἰσοπεδωμένα ἀπὸ τὶς ἀνεθνικὲς αὐτοκρατορίες. Στὴν ἰσοπέδωση αὐτὴ συμβάλλει σὲ μεγάλο βαθμὸ ἡ ὑπερεθνικὴ Χριστιανικὴ Ἐκκλησία, τῆς ὁποίας ὁ πνευματικὸς ἀλλὰ καὶ πολιτικὸς ρόλος εἶναι σημαντικώτατος. (α) ᾿Αλλὰ ἐνῶ ἐξασθενίζει σιγὰ - σιγὰ ἡ κυριαρχία τῶν ὑπερεθνικῶν πολιτικῶν κέντρων δυνάμεως καὶ καθώς διασπᾶται ἡ Ἐκκλησία σὲ πολλὰ κομ-

<sup>(</sup>α) 'Ο Χριστιανισμός ἀπέκτησε διεθνιστικό χαρακτήρα ἀφ' δτου ἐπεδίωξε νὰ μεταβληθή ἀπό ἐθνική θρησκευτική αἴρεση τῶν Ἰουδαίων, σὲ διεθνὲς κίνημα. 'Ο κυριώτερος θεωρητικός ἀλλὰ καὶ δημιουργός τῆς διεθνοποιήσεως τοῦ Χριστιανισμοῦ εἶναι δ «'Απόστολος τῶν 'Εθνῶν» Παῦλος. Τὸ διεθνιστικό σύνθημά του «οὐκ ἔνι 'Ιουδαΐος ἡ Έλλην (...), πάντες γὰρ ὑμεῖς εἶς ἐστὲ ἐν Χριστῷ Ἰησοῦ» (Πρὸς Γαλάτας, γ' 28) ὑπῆρξε πολιτικὸ δόγμα γιὰ τὴν Χριστιανική 'Εκκλησία, ἡ ὁποία καθ' ὅλη τὴ μακραίωνα περίοδο τῆς πολιτικής ἰσχύος της σ' 'Ανατολὴ καὶ Δύση ὑποστήριζε τὶς ἀνεθνικὲς αὐτοκρατορίες καὶ τὰ πολυεθνικὰ σύνολα.

μάτια ('Ανατολική, Δυτική, Διαμαρτυρόμενη κλπ.), τὰ Έθνη ἀνακτοῦν τὴ συνείδησή τους καὶ ἀναζωογονοῦν τοὺς πολιτισμούς τους. Έτσι φθάνουμε στὴν ἐποχὴ τῆς 'Αναγεννήσεως, ποὺ ἐσήμανε τὴν ἀρχὴ τῆς ἀνόδου καὶ ἀναπτύξεως τῆς ἰδέας Έθνος, ποὺ σύντομα ἀποκορυφώθηκε μὲ τὴν ἄνθηση τῶν ἐθνικῶν πολιτισμῶν τῆς νεώτερης ἐποχῆς. Κατὰ τὴν περίοδο αὐτὴ — 1500 (περίπου) — 1800 (περίπου) — ὁ Διεθνισμὸς στὶς διάφορες «καθαρὲς» μορφές του ἐκλείπει ἢ δρίσκεται σὲ μεγάλη ὕφεση.

#### \* \* \*

Τὰ "Εθνη στὴν προσπάθειά τους νὰ ἀντιδράσουν καὶ νὰ ἀπελευθερωθοῦν ἀπό τὴν Διεθνῆ Ἐξουσία, εἶναι δυνατὸν νὰ παρασυρθοῦν και να ύπεραναπτύξουν και τα ίδια έξουσιαστικές τάσεις έπιδολης ἐπὶ ἄλλων Ἐθνῶν. Οἱ τάσεις αὐτές, δ Ἐθνικισμός, δὲνεῖναι δέδαια δημιούργημα τῆς ἱστορικῆς — πολιτιστικῆς ἐνότητας \*Εθνος. Τὸ \*Εθνος δὲν ἐπιδιώκει ποτὲ τὴν ἀφαίρεση τῆς ἐλευθερίας τοῦ ἄλλου Εθνους, παρὰ μόνο τὴν διατήρηση τῆς δικιᾶς του, ὅπως οί κυψέλες τῶν μελισσῶν ὑπάρχουν μαζί κατὰ ἑκατοντάδες σ' ἕνα μελισσῶνα, χωρίς ή μία νὰ ἐπιτίθεται ποτὲ ἐναντίον τῆς ἄλλης. Ἡ έπίθεση Έθνους έναντίον Έθνους δέι είναι ἐνέργεια τοῦ "Εθνους, σὰν πολιτιστικῆς ένότητας, ἀλλὰ τοῦ Κράτους, σὰν ἐξουσιαστικοῦ σχήματος. Τὸ Ἔθνος άπλῶς ἀμύνεται, δὲν ἐπιτίθεται ποτέ. Ὁ Ἐθνικισμός, τὸ ἀντίθετο τοῦ Διεθνισμοῦ, εἶναι φαινόμενο τῆς ἐξουσίας, καλλιεργεῖται καὶ ἐνισχύεται ἀπ' αὐτήν, δὲν ἔχει καμμία σχέση μὲ τὸ πολιτιστικό σύνολο \*Εθνος. Διεθνισμός καὶ 'Εθνικισμός εἶναι ἐχθροὶ τοῦ \*Εθνους, τὸ ἴδιο πρᾶγμα μὲ δυὸ ὄψεις. «Ἐναντία τ' αὐτὰ» (τὰ ἀντίπαλα εἶναι ὅμοια), ἔλεγε ὁ Ἡράκλειτος. Γι' αὐτὸ καὶ ὁ οἰκουμενισμός, ἐνῶ εἶναι έννοια ἀπολύτως συμβιβαστή μὲ τὸ Εθνος, είναι ἀσυμβίβαστη πρὸς τὸν Διεθνισμό καὶ τὸν Ἐθνικισμό.

Ή ίστορικὴ ἀπόδειξη ὅτι ὁ Ἐθνικισμὸς ἀποτελεῖ τὴν ἄλλη ὄψη τοῦ ἐξουσιαστικοῦ Διεθνισμοῦ παρασχέθηκε μετὰ τὸν Α΄ Παγκόσμιο Πόλεμο, ὅταν ὁ Ἐθνικισμὸς ἐμφανίσθηκε κάτω ἀπὸ περίεργες συνθῆκες, πλαστογραφώντας τὴν φυσικὴ θέληση γιὰ ἀνεξαρτησία τῶν ὑποταγμένων στὴν Διεθνῆ Ἐξουσία Ἐθνῶν (Γερμανίας, Ἰταλίας, Ἰαπωνίας κλπ.) καὶ τὰ παρέσυρε τελικὰ σὲ μιὰ πολεμικὴ περιπέτεια (Β΄ Παγκόσμιος Πόλεμος), ποὺ δὲν διέφερε σὲ τίποτε ἀπὸ τὶς ἀνάλογες ἐπιχειρήσεις τοῦ Διεθνισμοῦ γιὰ διεύρυνση καὶ ἑδραίωση τῆς κυριαρχίας του καὶ τὴν ὑποδούλωση τῶν ἄλλων Ἐθνῶν. 'Ο Ἐθνικι-

σμός, ὅπως ἀκριδῶς ὁ Διεθνισμός, δὲν σέδεται τὴν κατάσταση ἐλευθερίας ποὺ ζοῦν τὰ Ἦνη καὶ τείνει νὰ τὴν ἀντικαταστήση μὲ τὴν κατάσταση τῆς ἀνεθνικῆς ἐξουσίας —καταστρέφοντας ἔτσι τὰ εθνη σὰν πολιτιστικὲς ὀντότητες. Σὲ ἄλλο τόπο γίνεται ἀνάλυση τοῦ φαινομένου τοῦ φασιστικοῦ — ναζιστικοῦ ἐθνικισμοῦ ποὺ ὡδήγησε ἀκριδῶς στὴν ἐπίτευξη τῶν στόχων τοῦ Διεθνισμοῦ, δηλαδὴ στὴν παγκόσμια ἐπιδολὴ τῆς Διεθνοῦς Ἐξουσιαστικῆς Κλίκας καὶ τῆς κατισχύσεως τοῦ κοσμοπολιτισμοῦ μετὰ τὸν Δεύτερο Παγκόσμιο Πόλεμο. (α) Ἐθνικισμὸς καὶ Διεθνισμὸς εἶναι ἰσότιμοι ὑπηρέτες τῆς δουλησιοκρατικῆς καὶ δογματικῆς ἐξουσίας, ἀνατροπεῖς τῆς δικαιοσύνης καὶ τῆς ἀλήθειας καὶ τεχνητοὶ φραγμοὶ στὴν κίνηση τῆς ἀνθρωπότητας πρὸς τὴν Ἐλευθερία.

\* \* \*

Στὴν σύγχρονη ἀνεπτυγμένη μορφή του ὁ Διεθνισμὸς ἐμφανίσθηκε, ὅταν μὲ τὴν λεγόμενη «διομηχανικὴ ἐπανάσταση», τῶν ἀρχῶν τοῦ περασμένου αἰῶνα, ἔγινε δυνατὴ ἡ συγκέντρωση τεράστιας οἰκονομικῆς καὶ πολιτικῆς δυνάμεως στὰ χέρια μιᾶς ὑπερεθνικῆς κλίκας ἐξουσιαστῶν. Πρόκειται γιὰ νέου τύπου Διεθνισμό, ποὺ ἔχει σὰν ρίζα του τὸ Διεθνὲς οἰκονομικὸ Κατεστημένο καὶ ἀσκεῖται σὲ παγκόσμια κλίμακα μὲ πολιτικὰ ὄργανα ἐφαρμογῆς τῆς κυδερνήσεις τῶν Μεγάλων Δυνάμεων. Ὁ σύγχρονος αὐτὸς Διεθνισμὸς —ἄν καὶ στὴν πραγματικότητα εἶναι ἕνας καὶ ἑνιαῖος— παρουσιάζεται σὲ δύο παραλλαγές: τὴ μαρξιστικὴ καὶ τὴν καπιταλιστικὴ - καταναλωτική.

'Αρχικά ή πρώτη ἐμφανίσθηκε γύρω στὰ Χίλια 'Οκτακόσια Σαράντα μὲ τὸ «πρόσωπο» τοῦ «Προλεταριακοῦ Διεθνισμοῦ» καὶ θεμελιώθηκε θεωρητικὰ ἀπὸ τὸν 'Εθραῖο Κάρολο Μὰρξ. Μὲ τὴν βοήθεια τοῦ μαρξιστικοῦ Διεθνισμοῦ τὸ ἀόρατο Διεθνὲς Κατεστημένο ἐπεδίωξε καὶ ἐπέτυχε κατὰ τὸν παρόντα αἰῶνα νὰ παγιδεύση ἰδεολογικὰ καὶ πολιτικὰ πολυάριθμα στοιχεῖα σ' ὅλα τὰ Εθνη, νὰ διαστρέψη τὴ δράση τους πρὸς στόχους διεθνεῖς, νὰ καταστείλη τὶς ἐθνικὲς ἀντιδράσεις τῶν ἐλεγχόμενων λαῶν ἐν ὀνόματι μιᾶς «προλεταριακῆς ἀλληλεγγύης» καὶ νὰ στρατεύση στὴν ὑπηρεσία του ἀνάμεσα σ' ὅλα τὰ Εθνη τῆς Γῆς ἄπειρους ἀνθρώπους.

Γιὰ τὴν ἀσφαλέστερη καὶ εὐχερέστερη ὑποδούλωση τῆς ἀνθρωπότητας στὸν μαρξιστικὸ Διεθνισμὸ σημαντικὸ ρόλο ἔπαϊξε τὸ γεγονὸς ὅτι ἡ ιδιεθνὴς ἐξουσιαστκὴ κλίκα ἐπέτυχε νὰ τὸν ἐπιδάλη σὰν ἐπίσημη ἰδεολογία τοῦ καθεστῶτος μιᾶς μεγάλης Δυνάμεως, τῆς

<sup>(</sup>α) Βλέπε σελίδα 173 κέξ.

Σοδιετικῆς Ένώσεως, καὶ μὲ ὁρμητήριο τὴν ἰσχυρὴ αὐτὴ χώρα νὰ τὸν ἐπεκτείνη σ' ὅλα τὰ Ἦξθνη. (α)

Τὸ δεύτερο «πρόσωπο» τοῦ σύγχρονου Διεθνισμοῦ, δηλαδὴ δ Καπιταλισμός, ὁ δίδυμος ἀδελφὸς τοῦ Μαρξισμοῦ, γεννήθηκε ἀπὸ τὸν ἴδιο πατέρα, τὴν ὑπερεθνικὴ Παγκόσμια Ἐξουσία, ταυτόχρονα σχεδὸν μὲ τὸν πρῶτο, δηλαδὴ ὑπῆρξε κι αὐτὸς συνέπεια τῶν συν-

<sup>(</sup>α) 'Ο σύγγρονος μαρξιστικός Διεθνισμός έχει έκσυγχρονίσει τὶς μεθόδους έξουδετερώσεως της άντιστάσεως των 'Εθνών. Μιὰ ἀπ' αὐτές είναι ή ἀποφυγή της μετωπιχής συγχρούσεως μὲ τὸ Εθνος χαὶ ἡ ἐπίδειξη ένὸς δήθεν σεβασμού πρὸς τοὺς ἐθνιχούς πολιτισμούς κα! τ\ς έθνικές παραδόσεις τῶν λαῶν. Σχετικά, εἶναι πολύ ἐνδιαφέρουσα ή κατὰ στάδια «τακτική ὑποχώρηση» τοῦ μαρξιστικοῦ  $\Delta$ ιεθνισμοῦ στὸ θέμα τοῦ Έθνους καὶ τοῦ ἐθνικοῦ πολιτισμοῦ. Ἡ ίδεολογική θέση τοῦ Μαρξισμοῦ ἀπέναντι στὴν ίδεα "Εθνος πήρε τις ἀκόλουθες μορφές: Ο Κάρολος Μάρξ ήταν ἀνεπιφύλαχτα διεθνιστής και καταδίκαζε άπερίφραστα την όλότητα "Εθνος σάν «έχθρό τής έργατικής τάξης». Μὲ τὸ διεθνιστικό σύνθημα «Προλετάριοι δλων τῶν χωρῶν ἐνωθεῖτε» οἱ Μάρξ καὶ Ένγκελς ἔθεταν τὶς βάσεις τοῦ προλεταριακοῦ Διεθνισμοῦ καὶ καλοῦσαν τοὺς προλετάριους νὰ καταργήσουν τὰ Εθνη τους και νὰ ισοπεδωθοῦν κάτω ἀπό τὴ διεθνη έξουσία της «δικτατορίας τοῦ Προλεταριάτου». ᾿Απροκάλυπτα διεθνιστής ήταν καὶ δ συνεχιστής τοῦ Μάρξ Βλαδίμγρος Λένιν: «"Οποιος θέλει νὰ ὑπηρετήση τὸ προλεταριᾶτο εγραφε— ὀφείλει νὰ ἀγωνίζεται γιὰ τὴν ἕνωση τῶν ἐργατῶν ὅλων τῶν Ἐθνῶν, ὀφείλει να άγωνίζεται χωρίς λιποψυχία ενάντια στον δικό του έθνικισμό καὶ υστερα ενάντια στὸν ἐθνικισμό τοῦ ἐξωτερικοῦ» (6λ. Βλ. «Ιλιτς Λένιν, «Κριτικά σημειώματα πάνω στὸ έθνικό ζήτημα»). Τὰ πράγματα ἀρχίζουν νὰ ἀλλάζουν, ὅταν μετὰ τὴν ἐπιδολή τοῦ Διεθνισμοῦ στὴν ΕΣΣΔ τὰ διάφορα  $^*Εθνη$  τῆς ἀχανοῦς αὐτῆς χώρας, ἀλλὰ καὶ τὰ ὑπόλοιπα  $^{\infty}$ Εθνη τής Γής, είδαν στὸ «πρόσωπο» τοῦ «προλεταριαχοῦ  $\Delta$ ιεθνισμοῦ» τὸν χίνδυνο νά χάσουν ἐντελῶς τὴν παράδοσή τους, τὴν ἐθνική τους ταυτότητα και συνεπῶς τὴν έθνική τους άνεξαρτησία. Οἱ ἀντιδράσεις ποὺ σημειώθηκαν ἢ ἀνεμένετο νὰ σημειωθοῦν ύποχρέωσαν τὸν μαρξιστικὸ Διεθνισμό νὰ ἐπιχειρήση κάποιο παραπλανητικό ἐλιγμό. Έτσι δ διάδοχος τοῦ Λένιν, δ Ι. Στάλιν ἐμφανίζεται δτι δέχεται «φραστικά» τὴν ἀξία "Εθνος, άλλά μὲ τὸν δρο δτι θὰ πρόχειται γιὰ «σοσιαλιστιχό» καὶ ὅχι «ἀστικό» "Εθνος: «΄Η συμμαχία της ἐργατικης τάξης καὶ της ἐργαζόμενης ἀγροτιᾶς μέσα στοὺς κόλπους τοῦ "Εθνους — ἔγραφε ὁ Στάλιν— ἡ κατάργηση κάθε ἐπιδίωσης τῆς ἐθνικῆς καταπίεσης εν δνόματι της ἰσότητας των δικαιωμάτων και της έλεύθερης ἀνάπτυξης των Έθνων και των έθνικων μειονοτήτων, το κοινό μέτωπο μέ όλα τα καταπιεζόμενα και ύπόδουλα "Εθνη ἐνάντια στὴν πολιτική τῶν κατακτήσεων καὶ τῶν κατακτητικῶν πολέμων, αθτή είναι ή έθνική, πολιτική και κοινωνική φυσιογνωμία των σοσιαλιστικών 'Εθνών» (Ι. Β. Στάλιν, «Ό Μαρξισμός και τὸ ἐθνικὸ ζήτημα»). Ταυτόχρονα, περίπου, ό μαρξιστικός Διεθνισμός άναγκάζεται νά δηλώση, δτι άρνεῖται τόν κοσμοπολιτισμό: «Ό σεβασμός τῶν πραγματοποιήσεων δλων τῶν ἐθνιχῶν πολιτισμῶν, δλων τῶν λαῶν είναι το ουσιωδέστερο χαρακτηριστικό της Ιδεολογίας του σοδιετικού λαού» (δλ. το ἐπίσημο μαρξιστικό «Φιλοσοφικό Λεξικό» τῶν Μ. Ρόζενταλ και Π. Γιουντίν, ελλ. μετάφρ., ἔχδ. ᾿Αναγνωστίδη, σ. 237). Τέλος, μετὰ τὴν σοδιετική εἰσ**δολή** στὴν Τσεχοσλοδακία τὸ Χίλια Ἐννιακόσια Ἑξήντα Ὁκτώ, δπότε κατεφάνη ἡ ὦμή ἐξουσιαστική φύση τοῦ «προλεταριακού Διεθνισμού», οἱ μαρξιστές ὑποκρίνονται δτι περίπου ἀρνήθηκαν τὸν Ιδιο τὸν έαυτό τους, καὶ μεταμορφώθηκαν ἀπὸ διεθνιστές... σὲ ὑπερασπιστές τῶν ἐθνικῶν παραδόσεων («'Εθνικός Εύρωκομμουνισμός).

θηκῶν ποὺ δημιούργησε ἡ «διομηχανικὴ ἐπανάσταση». Ἡ κλίκα ποὺ ἀπέκτησε τότε τὸν ἔλεγχο τῶν μέσων ὑλικῆς ἰσχύος ἀνὰ τὸν Κόσμο, χρησιμοποίησε τὸ ἄπατρι κεφάλαιο σὰν μέσο διαδρώσεως τῶν Ἐθνῶν, ἀποσυνθέσεως τῆς ἑνότητάς τους καὶ κάμψεως τῆς ἀντιστάσεώς τους. Τὸ ἀνεθνικὸ κεφάλαιο, καθὼς ἰσχυροποιήθηκε ὑπερ-δολικά, ἀπέκτησε τὸ σύνολο τῆς πολιτικῆς ἰσχύος καὶ ἐπεξέτεινε τὸν ἔλεγχό του στὶς κυδερνήσεις ὅλων τῶν Κρατῶν τῆς ὑδρογείου. Μὲ τὴν πάροδο τοῦ χρόνου ἐμφανίσθηκε ἀνοιχτὰ σὰν «πολυεθνικὸ» καὶ μετὰ τὸν Β΄ Παγκόσμιο Πόλεμο, ἀφοῦ ἄπλωσε τὰ πλοκάμια του σ' ὅλες τὶς χῶρες τῆς ᾿Ανατολῆς καὶ τῆς Δύσεως μὲ τὴ μορφὴ γιγαντιαίων ἐπιχειρήσεων, ἀσκεῖ ἄμεσο καὶ στενώτατο ἔλεγχο στὴ δημόσια καὶ ἐθνικὴ ζωὴ ὅλων τῶν λαῶν.

Ό ἀστοκαπιταλιστικός Διεθνισμός στὴν τελειοποιημένη μορφὴ του δὲν περιορίζεται ἀπλῶς στὴν ὑποδούλωση καὶ ἐξασφάλιση τῶν ὑπηρεσιῶν τῶν ἡγετικῶν στοιχείων κάθε Ἔθνους, ἀλλὰ καὶ ἐπιχειρεῖ τὴν ἀλλαγὴ τοῦ τρόπου σκέψεως καὶ τοῦ τρόπου ζωῆς ὅλων τῶν ἀνθρώπων, οὕτως ὥστε οἱ μᾶζες νὰ κατευθύνωνται ψυχολογικὰ πρὸς μιὰ προκατασκευασμένη νοοτροπία καὶ μιὰ προγραμματισμένη ἀντίληψη γιὰ τὴ ζωὴ καὶ τὸν Κόσμο, ἀκίνδυνες γιὰ τὴν ἔξουσία τοῦ Διεθνοῦς Κατεστημένου.

Τὸν καπιταλιστικὸ Διεθνισμὸ ἀσκεῖ τὸ Διεθνὲς Κατεστημένο, ὅπως εἴπαμε, δασικὰ μέσω τῶν κυδερνήσεων, τὶς ὁποῖες ἔχει ἐγκαθιδρύσει στὶς διάφορες χῶρες. Σὰν ὁρμητήριά του χρησιμοποιεῖ κυρίως τὴ Βόρειο ᾿Αμερικὴ καὶ τὶς χῶρες τῆς Δυτικῆς Εὐρώπης, τῶν ὁποίων οἱ κυδερνήσεις ἀποτελοῦν τυφλὰ ἐκτελεστικὰ ὅργανά του ᾿Αλλά, ὅπως εἶναι γνωστό, δὲν ὑπάρχει οὔτε ἕνα Κράτος τοῦ «᾿Ανατολικοῦ», τοῦ «Δυτικοῦ» καὶ τοῦ «Τρίτου» Κόσμου ποὺ νὰ μὴν ἐλέγχεται ἄμεσα ἢ ἔμμεσα ἀπὸ αὐτό, καὶ δὲν ὑπάρχει οὔτε ἕνας λαὸς ποὺ νὰ μὴν ἔχη διαδρωθῆ ἀπὸ τὸ μικρόδιο τῆς καταναλωτικῆς ὑστερίας. (α)

<sup>(</sup>α) 'Ανάλογοι πρός τους μαρξιστικούς είναι καὶ οἱ ἐλιγμοὶ τοῦ Καπιταλισμοῦ, ἀπέναντι στὴν ἀντίσταση τῶν 'Εθνῶν κατὰ τῆς Παγκόσμιας 'Εξουσίας. 'Ο καπιταλιστικός Διεθνισμός ἀρχικὰ ἐμφανίσθηκε ὅτι ἀποτελεῖ τὸν ἀντίπαλο τοῦ μαρξιστικοῦ Διεθνισμοῦ καὶ ὅτι είναι ὁπερασπιστής καὶ ἱδεολογικὸς σύμμαχος τοῦ "Εθνους. Στὴν παγίδα αὐτὴ είχαν ἐμπλακῆ πολλὲς ἐθνικὲς δυνάμεις σὲ διάφορα μέρη. Είναι γνωστὴ ἡ παγίδευση καὶ τῶν Έλλήνων στὴν διεθνιστικὴ ἱδεολογία τῆς «'Εθνικοφροσύνης», δηλαδὴ τὸν καπιταλιστικὸ Διεθνισμό, ἡ ὁποία, μολονότι ἀπροκάλυπτα ἐκήρυσσε τὴν ὁποταγὴ τῆς Έλλάδας σὲ ἐξωελληνικὰ κέντρα ἐξουσίας, ἐν τούτοις ἐνέπλεξε στὰ ἱδεολογικὰ δίχτυα της ὅλες τὶς μεταπολεμικὲς ἐθνικὲς τάσεις στὴν Έλλάδα, τὶς ἔξέτρεψε ἀπὸ τὴν ὀρθὴ κατεύθυνσή τους καὶ συνέδαλε σημαντικὰ στὴν ἑδραίωση τῆς τυραννίας

'Εκτός τῶν κατὰ τόπους «ἐθνικῶν» κυβερνήσεων ὁ σύγχρονος Διεθνισμός - μαρξιστικός καὶ καπιταιλιστικός--- χρησιμοποιεί καὶ διάφορα πολυεθνικά πολιτικά ἢ κρυπτοπολιτικά σχήματα καὶ όργανισμούς γιὰ τὴν ἐξασφάλιση καὶ διαιώνιση τοῦ ἐλέγχου του πάνω στὸν Κόσμο. 'Ο «'Οργανισμὸς 'Ηνωμένων 'Εθνῶν», μὲ τὰ πολλὰ παρακλάδια του («Οὐνέσκο», ΦΑΟ, «Παγκόσμια 'Οργάνωση 'Υγείας» κλπ.) ύπῆρξε ή ὀργάνωση ἐκείνη μὲ τὴν ὁποία οἱ διεθνιστὲς ἤλπισαν, ὅτι θὰ κυδερνοῦσαν ἔμμεσα τὸν Κόσμο καὶ θὰ ἐξασφάλιζαν τὴν «παγκόσμια τάξη πραγμάτων» που ἐπέδαλαν μετὰ τὸν θρίαμδό τους ἐπὶ τοῦ Ἐθνικισμοῦ τὸ 1945. Γιαυτό καὶ μὲ τόση ἐπιμονὴ ἐπεδίωξαν τὴν ἴδρυσή του τὰ ὄργανά τους στὶς ΗΠΑ καὶ στὴν ΕΣΣΔ. 'Αλλὰ ἀποδείχθηκε, ὅτι ἡ αἰσιοδοξία τους αὐτὴ ὑπερέδαινε τὰ ὅρια τῶν δυνατοτήτων τῆς Διεθνοῦς Ἐξουσίας, διότι τὰ Ἐθνη, τὰ ὁποῖα «μάντρωσαν» στήν στάνη τοῦ ΟΗΕ, ἀντέδρασαν στὶς ἐντολὲς τῶν άφεντικών τοῦ Κόσμου, μὲ πολλούς τρόπους καὶ σημειώθηκαν άρκετὰ «κρούσματα» ἀπειθαρχίας. "Ετσι οἱ ἱδρυτὲς του ἀναγκάσθηκα, νὰ μεταβάλουν τὸν ρόλο τοῦ δημιουργήματός τους σὲ τυπικὸ και διακοσμητικό.

"Αλλα πολυεθνικά ὄργανα ἐπιδολῆς τῆς Διεθνοῦς Ἐξουσίας εἶ-ναι οἱ διάφορες διεθνεῖς οἰκονομικὲς ἑνώσεις (ΕΟΚ, Κομεκὸν), τὰ στρατιωτικὰ σύμφωνα καὶ οἱ διάφορες «Διεθνεῖς» (Σοσιαλιστική, Α΄ Διεθνής, Β΄ Διεθνής, Γ΄ Διεθνής, «Μαύρη» ἢ «Φασιστικὴ» Διεθνής κλπ.). Εἶναι χαρακτηριστικό, ὅτι μὲ τὴν «Μαύρη» ἢ «Φασιστικὴ» Διεθνῆ ποὺ κατασκεύασε τὸ Διεθνὲς Κατεστημένο, ἐπεχείρησε νὰ «προβοκάρη» τὰ διάφορα ἐθνικὰ κινήματα σ' ὅλο τὸν Κόσμο, νὰ τὰ ἐκφυλίση καὶ νὰ πάρη τὸν ἔλεγχό τους, ἐντάσσοντάς τα σὲ ἕνα πολυεθνικὸ σχῆμα καὶ διαστρεδλώνοντας ἔτσι τὸ χαρακτῆρα τους ἀπὸ ἐθνικὸ σὲ διεθνῆ.

'Αλλὰ ἡ ἑδραίωση καὶ ἡ ἐξουσία τοῦ Διεθνισμοῦ ἀνὰ τὸν Κόσμο ἐξασφαλίζονται μὲ πολλὲς ἄλλες συνωμοτικές ἢ ἀσυγκάλυπτες με-

τοῦ Διεθνισμοῦ καὶ τῆς Ξενοκρατίας στὴ χώρα μας. Ἡ «προδοκατόρικη» διεθνιστικὴ ε Ἐθνικοφροσύνη ε ἐπιδιώνει ἐν μέρει μέχρι σήμερα στὴ χώρα μας καὶ μὲ τὴ σύγχυση ποὺ πετυχαίνει ἐξακολουθεῖ νὰ ἀποτελῆ ἐμπόδιο γιὰ τὴν ἀνάπτυξη γνήσιου ἐθνικοῦ πολιτισμοῦ μεταξὸ τῶν Ἑλλήνων. Στὶς ἡμέρες μας ὁ καπιταλιστικὸς Διεθνισμός, ὅταν ἀντιμετωπίζη κάποια ἐθνικὴ «ἀνταρσία» ἐξακολουθεῖ νὰ προτιμᾶ τὴν καταστολὴ της μὲ ἔμιεσους τρόπους. Εἶναι χαρακτηριστικό, ὅτι ὄχι σπάνια φορεῖ ἀκόμη καὶ τὸ ἰδεολογικὸ «προσωπεῖο» τοῦ Ἐθνικισμοῦ καὶ ἐμφανίζεται σὰν ὑπερασπιστὴς τῆς ἐθνικής ἀνεξαρτησίας ἡ ὁποία δῆθεν καταργεῖται ἀπὸ τοὺς γνήσιους φορεῖς τῆς ἰδέας "Εθνος.

θόδους. Ἐκτὸς τῶν πολιτικῶν καὶ οἰκονομικῶν σχημάτων, σημαντικὸ ρόλο παίζουν τὰ ψυχολογικὰ μέσα (μαζικὴ ἐνημέρωση), τὰ ὁποῖα ἐλέγχονται ἀπόλυτα σ' ὅλο τὸν Κόσμο, ὁ «ἐπιστημονικὸς Διεθνισμός», δηλαδὴ ἡ σύνδεση καὶ ἐξάρτηση τῶν ἀκαδημαϊκῶν Κατεστημένων σ' ὅλες τὶς χῶρες ἀπὸ ἐλεγχόμενους ἀπὸ τοὺς ἐξουσιαστὲς ἐπιστημονικοὺς ὀργανισμοὺς καὶ «ἱδρύματα» στὴν ΕΣΣΔ καὶ τὶς ΗΠΑ, ὁ τουρισμός, ὁ συνδικαλισμός, ἡ ἐξαγορασμένη κοσμοπολίτικη Διανόηση καὶ οἱ διάφορες συνωμοτικές, ἡμισυνωμοτικὲς ἢ καὶ «ἀνοιχτὲς» ὀργανώσεις κοινωνικοῦ, φιλανθρωπικοῦ, πνευματικοῦ κλπιχαρακτήρα (μασονισμός, ροταριανισμός, «λάϋονς», διάφορες «θρησκευτικὲς» αἰρέσεις καὶ πολλὰ ἄλλα).

"Ολοι αὐτοὶ οί «πολιτιστικῆς» φύσεως ὀργανισμοί, ὀργανώσεις. κινήσεις, πού παγιδεύουν διάφορους μωροφιλόδοξους άνθρώπους σ' όλα τὰ "Εθνη τῆς Γῆς, εἶναι οἱ ἀγωγοὶ διοχετεύσεως τοῦ νεώτερου «κοσμοπολίτικου» πνεύματος πού συνοδεύει τὸν σύγχρονο Διεθνισμό. Ό κοσμοπολιτισμός τῶν ἡμερῶν μας λόγω τοῦ ὅτι οἱ ἐξουσιαστές πού τον ἀσκοῦν διαθέτουν ἄπειρα ύλικὰ καὶ γιγάντια τεχνικὰ μέσα, ἀποτελεῖ θανάσιμη ἀπειλή κατὰ τοῦ πνευματικοῦ πολιτισμοῦ τῆς ἀνθρωπότητας. Οἱ ἐθνικοὶ πολιτισμοὶ ποὺ ἀναπτύχθηκαν σὲ πολλές χῶρες μετὰ τὴν 'Αναγέννηση ἔχουν ἤδη ἰσοπεδωθῆ καὶ ἐκφυλισθή παντελώς, παραχωρώντας τη θέση τους στά «κουλτουριάρικα» ύποπροϊόντα πού κατασκευάζουν καὶ διοχετεύουν στούς άνθρώπους τὰ ὄργανα τῆς Ἐξουσιαστικῆς Κλίκας, ἐνῶ οἱ ἐθνικὲς παραιδόσεις καὶ ὁ ἐθνικὸς τρόπος ζωῆς τῶν διαφόρων λαῶν σαρώνονται και έξαλείφονται μπροστά στόν κατακλυσμό τοῦ ύλισμοῦ, τῆς άποδλακώσεως και τῆς ἀποκτηνώσεως, μέσα στὰ ὁποῖα σπρώχνουν τις μᾶζες οί τύραννοί τους. ή περίοδος ἀκμῆς τοῦ Διεθνισμοῦ ταυτίζεται μὲ τὴν περίοδο τῆς καταπτώσεως καὶ τῆς παρακμῆς τοῦ πνευματικού πολιτισμού τῆς ἀνθρωπότητας.

#### ι. — Παιδεία καὶ ἐξουσία

Αν ή Παιδεία σὰν θεσμὸς δημιουργήθηκε γιὰ νὰ συμβάλη στὴν ἐλευθέρωση τοῦ πνεύματος καὶ γιὰ νὰ ὑπηρετήση τὴν ἀλήθεια, τὸν πολιτισμὸ καὶ τὰ Ἔθνη, σήμερα πιὰ ἔχει ἀποξενωθῆ ἀπ' αὐτὲς τὶς ὑψηλὲς ἀποστολές. Μοναδικὸς σκοπὸς τῆς Παιδείας στὴ σύγχρονη ἐποχὴ τῆς κυριαρχίας τῆς Λογοκρατίας εἶναι ἡ στερέωση καὶ διαιώνιση τῆς κατεστημένης τάξεως πραγμάτων.

Ή Παιδεία μὲ τὴν στενή της ἔννοια, δηλαδὴ ἡ «Ἐκπαίδευση», ὅπως τὴν ουνέλαβαν καὶ τὴν ὑλοποίησαν οἱ ἄνθρωποι πρὸ τῆς ἐπιδολῆς τῆς Λογοκρατίας, ἀποτελοῦσε ἀνεξάρτητο θεσμό, ποὺ λειτουργοῦσε ἔξω ἀπὸ τὸν κύκλο τῆς ἐξουσίας. Οἱ «σχολὲς» ἱδρύονταν ἀπὸ ἰδιῶτες, κορυφαίους τῆς σκέψεως, τῆς τέχνης καὶ τῆς ἐπιστήμης, καὶ μετέδιδαν τὴν ἀλήθεια, ἀναπλάθοντας ταυτόχρονα τὶς ψυχὲς τῶν ἐκπαιδευομένων, χωρὶς τὴν τυραννία τῆς σκοπιμότητας καὶ 
χωρὶς πολιτικὲς ὑποδείξεις καὶ κηδεμονεύσεις. (α)

Είναι γεγονός, ὅτι τὸ Κατεστημένα παρενέβαιναν κάποτε κατασταλτικά, δηλαδή ἀσκοῦσαν πιέσεις πάνω στὶς σχολὲς καὶ τοὺς ἐκπαιδευτικούς, ὅταν ἡ διερεύνηση τῆς ἀλήθειας ἔβλαπτε τὰ συμφέροντά τους ἢ ὑπέσκαπτε τὴν κυριαρχία τους, καὶ δὲν λείπουν ἀκόμη καὶ περιπτώσεις κλεισίματος σχολῶν καὶ σκληρότατης τιμωρίας τῶν ὑπευθύνων. (ϐ)

<sup>(</sup>α) Μερικές ἀπό τις «σχολές» αὐτές συγκέντρωναν πληθώρα ἀπό μαθητές και «ἔζησαν» ἐπὶ πολλούς αἰῶνες ὅπως ἡ «᾿Ακαδήμεια» τοῦ Πλάτωνα ποὺ φώτιζε τὴν τότε
πολιτισμένη ἀνθρωπότητα ἐπὶ 916 χρόνια, λειτουργώντας χωρίς διακοπή. Περιφημες
είναι οἱ διάφορες σχολές τῆς ἀρχαίας ᾿Αθήνας, τῆς Κάτω Ἰταλίας, τῆς Ἰωνίας, τῆς
᾿Αντιόχειας, τῆς ᾿Αλεξάνδρειας, τῆς Μυτιλήνης, τῆς Ρώμης. Οἱ «ἐκπαιδευτικοὶ» δὲν
είχαν καμμιά σχέση μὲ τοὺς σημερινοὺς ἐκπαιδευτικοὺς - πολιτικοὺς ὑπαλλήλους, ἀλλὰ δροῦσαν αὐτοδύναμα σὰν πρωτοπόροι τῆς ἐπιστήμης ἢ αὐτόφωτοι δδηγοὶ τοῦ Ἦθνους τους.

<sup>(6)</sup> Τὴν καταδίκη λ.χ. σὲ θάνατο τοῦ Σωκράτη ἢ τὴν εἰσδολὴ ἐγκαθέτων καὶ τὴν καταστροφὴ τῆς σχολῆς τοῦ Πυθαγόρα, θὰ μπορούσαμε νὰ τὶς ἑρμηνεύσουμε ἄπὸ τὴν σκοπιὰ αὐτή, ἄν δεχθοῦμε ὅτι ὁ κύκλος τῶν μαθητῶν τῶν μεγάλων αὐτῶν σοφῶν ἀποτελοῦσε ἕνα είδος σχολείου.

'Αλλ' ἄν τὰ Κατεστημένα πρό τῆς ἐποχῆς τῆς Λογοκρατίας ἐν εργοῦσαν καμμιὰ φορὰ κατασταλτικά, οὐδέποτε εἴχαμε περίπτωση χρησιμοποιήσεως τῆς Παιδείας σὰν ὑπηρέτριας τῆς ἐξουσίας, οὐδέποτε δηλαδὴ ἡ κρατοῦσα τάξη πραγμάτων ἐδημιούργησε ἐξ ὑπαρχῆς ἡ ἴδια τὴν «Παιδεία», μὲ σκοπό, μέσω αὐτῆς, νὰ ἐμποδίζη τὴν ἐλευθέρωση, νὰ ἐξαπλώνη καὶ στερεώνη τὸ «δόγμα» της ἢ νὰ πλάθη νομιμόφρονες ὑπηκόους της καὶ ὑποτακτικούς της διαστρεδλώνοντας τὴν ἀληθινὴ ἀνθρώπινη φύση.

Τὸ φαινόμενο τῆς ἐξαλλοτριώσεως τῆς Παιδείας καὶ τῆς συνειδητῆς ὑποταγῆς της στὰ Κατεστημένα πρωτοπαρουσιάσθηκε ταυτόχρονα μὲ τὴν ἐπικράτηση τοῦ θρησκευτικοῦ δογματισμοῦ. Τότε καὶ ἀφοῦ, παράλληλα, πάρθηκαν κατασταλτικὰ μέτρα, μὲ βάση τὰ ὁποῖα καταστράφηκαν καὶ ἐξαφανίσθηκαν ὅλες οἱ ἐλευθερωμένες σχολές— ίδρύθηκαν ἀπὸ τὸν ἴδιο τὸν θρησκευτικὸ δογματισμό δικά του σχολεῖα (α) ὅπου αὐθεντικοὶ ἐκπρόσωποι τῶν δογμάτων δίδασκαν στούς έκπαιδευόμενους, με δάση διατεταγμένο πρόγραμμα, τὶς δοτὲς «ἀλήθειες» τους, μετέδιδαν σ' αὐτοὺς τὸ πνεῦμα τους καὶ τὸν φανατισμό τους καὶ τοὺς μετέτρεπαν σὲ ὑπηρέτες καὶ τυφλά ὄργανα τοῦ θρησκευτικοῦ Κατεστημένου. Ἡ Παιδεία αὐτὴ τῆς σκοπιμότητας εΐναι ή μοναδική Παιδεία που υπάρχει ἔκτοτε στὸν Κόσμο, καὶ ἡ ἀρχή της συμπίπτει περίπου μὲ τὴν ἐποχὴ ποὺ τὸ Ρωμαϊκὸ Κράτος χωρίσθηκε σὲ 'Ανατολικό καὶ Δυτικό. ή περίοδος αὐτὴ εἶναι ό προσδιοριστικός σταθμός τῆς ἐκπαιδευτικῆς ἱστορίας τῆς ἀνθρωπότητας, διότι ἀπὸ τότε ἕως σήμερα, τὰ σχολεῖα ἀπὸ τὴν κατώτατη ἔως τὴν ἀνώτατη βαθμίδα τους ἐλέγχονται, ἐνῶ Παιδεία ἀνεξάρτητη, έξω ἀπὸ τὸν κύκλο τῆς έξουσίας δὲν ὑπάρχει πιά. Ἐλάχιστες έξαιρέσεις, Ιδίως στὸν τομέα τῆς Τέχνης, ποὺ σημειώνονται κατά καιρούς καὶ σὲ διάφορους χώρους, εἶναι εἴτε ἀμφισθητούμενης άνεξαρτησίας, εἴτε ἀσήμαντες. (6)

Αὐτὸ ποὺ πέτυχε καὶ καρπώθηκε, σὰν «πρῶτος διδάξας», τὸ θρησκευτικὸ μετὰ Χριστὸν Κατεστημένο, τὴν ἄλωση δηλαδὴ τῆς Παιδείας, τὸ υἱοθέτησαν ἔκτοτε καὶ ὅλα τὰ πολιτικά, κοινωνικὰ καὶ

<sup>(</sup>α) Πρόλ. τὶς δογματικὲς σχολὲς «Πίστευε καὶ μὴ 'Ερεύνα», «'Ερευνᾶτε τὰς Γραφάς» κλπ., ποὺ δημιουργήθηκαν καθ' δν χρόνον ὁ δογματισμός ἔκλεινε, μὲ τὴ δία τῆς ἐξουσίας ποὺ ἤλεγχε πιά, τὶς ἐλεύθερες λαμπρὲς φιλοσοφικὲς καὶ ἐπιστημονικὲς σχολές, διόλιοθηκες κλπ.

<sup>(6)</sup> Ή λεγόμενη «ἰδιωτική ἐκπαίδευση» δὲν εἶναι ἀνεξάρτητη, διότι, ἐκτὸς τοῦ γεγονότος ὅτι ἡ θεσμική της ὑπόσταση καθορίζεται ἀποκλειστικὰ ἀπὸ τὴν ἔξουσία, τὰ προγράμματα της καὶ ἡ ὅλη διδασκαλίας εἶναι πανομοιότυπα μὲ τὰ προγράμματα καὶ τὴν ὅλη τῆς ἄλλης δογματικής Παιδείας.

οἰκονομικὰ δόγματα τῆς Λογοκρατίας. Ἡ νεώτερη λογοκρατικὴ ἐξουσία, γιὰ νὰ ἀντιμετωπίση τοὺς λαούς, ἐκτὸς ἀπὸ τὸ πανάρχαιο ὅπλο τῆς δίας, χτυπᾶ τὸν ὑπήκοό της στὴ ρίζα του, δηλαδὴ τὴν ἴδια τὴν ψυχή του. Κοντὰ στὸ Κράτος, τὴ διοίκηση, τὸν πλοῦτο καὶ τὴν ὑλικὴ ἰσχύ, τοποθετεῖ μέσα στὸ ὁπλοστάσιό της καὶ τὴν Παιδεία Ἔτσι, ἡ Παιδεία σιγὰ - σιγὰ ἐξελίσσεται σὲ καθαρὰ ἐξουσιαστικὸ μέσον, χάνοντας ἐντελῶς τὸν ἀρχικό της χαρακτῆρα, καὶ ἀνατρέπεται ἐκ δάθρων ἡ ἀποστολή της.

'Αντὶ τῆς ἀλήθειας ὑπηρετεῖ τὸ δόγμα, ἀντὶ τοῦ ἀνθρώπου τοὺς ἐξουσιαστές, ἀντὶ τοῦ πολιτισμοῦ τὴν τεχνοκρατία καὶ ἀντὶ τῆς ἐ-λευθερώσεως τὴν Διεθνῆ 'Εξουσία. ''Ας ἀναλύσουμε τὴν «ἀνατροπὴ» αὐτὴ ποὺ πραγματοποιήθηκε στὴ φύση καὶ τὴν ἀποστολὴ τῆς Παιδείας, ἀνατροπὴ ποὺ παίζει σημαντικώτατο ἀρνητικὸ ρόλο στὴ ζωή μας.

\* \* \*

Δύο εἶναι τὰ σκέλη τῆς Παιδείας ποὺ παρέχει σήμερα τὸ Κατεστημένο σ' ὅλο τὸν Κόσμο: Τὸ δογματικὸ καὶ τὸ τεχνοκρατικό. Σκοπὸς τοῦ πρώτου εἶναι ἡ ἄλωση τῆς ψυχῆς καὶ τῆς σκέψεως. Σκοπὸς τοῦ δεύτερου εἶναι ἡ παραγωγὴ ἀνθρώπων — μηχανῶν γιὰ τὴν ὑλικὴ — ὀργανωτικὴ θεμελίωση τῆς ἐξουσίας.

α. — Το δογματικό σκέλος μεταδίδει στούς λαούς τὴν έξουσιαστική κοσμοθεωρία. Πρόκειται γιὰ τὴν Λογοκρατία στὶς διάφορες μορφές της, τὸ οἰκονομιστικὸ - ὑλιστικὸ δηλαδή πνεῦμα, ποὺ διέπει όλες τὶς ἐκδηλώσεις τῆς σύγχρονης ἀτομικῆς καὶ ὁμαδικῆς ζωῆς. Ἡ Λογοκρατία, ἐκ διαμέτρου ἀντίθετη ἀντίληψη περὶ ζωῆς καὶ περί Κόσμου πρός την ίδεαλιστικήν — ήρωϊκήν άντίληψη, δέν άφήνει τίποτε έξω ἀπὸ τὴν Ιδεολογικὴν ἐπιρροή της, δὲν ὑπάρχει καμμιά περιοχή τής γνώσεως και τῆς πράξεως που νὰ μὴν «χρωματίζεται», άλλοιώνεται, κατευθύνεται ἀπ' αὐτήν. 'Απὸ τὶς φυσικές ἐπιστημες μέχρι τὴν ἱστορία, ἀπὸ τὴν Τέχνη μέχρι τὴν οἰκονομία, ἀπὸ τὴν Ιατρική μέχρι τὴν ψυχολογία, ἀπὸ τὴν τεχνολογία μέχρι τὴν φιλολογία καὶ φιλοσοφία, ἀπὸ τὴν στρατιωτικὴ τέχνη μέχρι τὴν διο λογία, ἀπό τὰ μαθηματικὰ μέχρι τὴ μουσική, δὲν ἀπέμεινε κανένα ἀνεξαιρέτως στοιχείο τῆς μαθήσεως πού νὰ μὴν ἐντάσσεται μέσα στὴν νοοτροπία, τὸ «πνεῦμα» τῶν δογμάτων τῆς ἀνελεύθερης λογοκρατικῆς ἀντιλήψεως.

Καὶ ἀπὸ τὸ ἐπάγγελμα μέχρι τὴ σεξουαλική πράξη, ἀπὸ τὴν πολιτική συμπεριφορὰ μέχρι τὴν ἐνδυμασία, ἀπὸ τὰ συναλλακτικὰ

ήθη μέχρι τὶς ἐνδοοικογενειακὲς σχέσεις, ἀπὸ τὴν κοινωνικὴ συμπεριφορὰ μέχρι τὴν τροφὴ καὶ τὴν ὑγιεινή, ἀπὸ τὸν τουρισμὸ μέχρι τὴν διακόσμηση τῆς κατοικίας, δὲν ὑπάρχει ἐπίσης καμμιὰ ἀπολύτως κατηγορία τῆς ἀνθρώπινης πράξεως, ποὺ νὰ μὴν ὑπαγορεύεται καὶ κατευθύνεται ἀπὸ τὰ ἐξουσιαστικὰ λογοκρατικὰ δόγματα.

Ή σύγχρονη μορφή τῆς Λογοκρατίας, ή ἀστοκαπιταλομαρξιστική, που ἔχει συμπληρώσει ἤδη ἑνάμισυ-δύο αἰῶνες κυριαρχίας, ἔχει όλοκληρώσει τὴν δογματική ἐπιβολή της, ἀφοῦ πρῶτα πέτυχε τὸν ἀπόλυτο ἔλεγχο τῆς Παιδείας, καὶ γενικὰ τῆς Παιδεύσεως. (a) 'H σύγχρονη Παιδεία σ' όλα τὰ "Εθνη τῆς Γῆς θὰ μποροῦσε νὰ χαρακτηρισθημέμια λέξη: Παιδεία αστοκαπιταλομαρξιστική. 'Από τὸ νηπιαγωγεῖο μέχρι τὸ Πανεπιστήμιο καὶ τὴν μετασχολική του μάθηση, ό σημερινός ἄνθρωπος δέν είναι τίποτ' ἄλλο ἀπὸ ἁπλὸς στόχος τοῦ δόγματος, στόχος ποὺ πρέπει νὰ καταληφθη, ψυχή πού πρέπει να έκπολιορκηθη, μυαλό πού πρέπει να άποδιοργανωθή καὶ νὰ εὐθυγραμμισθή μὲ τὴν κατεστημένη δογματική γνώση τοῦ 'Αστοκαπιταλομαρξισμοῦ. Οἱ ἔφοδοι, ή πολιορκία, οἱ ἐπιθέσεις τοῦ δόγματος ἐναντίον τοῦ ἀνθρώπου, ποὺ ἀρχίζουν ἀπὸ τὴν τρυφερή του ἡλικία καὶ συνεχίζονται γιὰ πολλὰ χρόνια, ἀκριδῶς είπεῖν γιὰ ὅλη του τὴ ζωή, εἶναι τόσο πολύπλευρες, πολύμορφες, ἐπίμονες καὶ καλοσχεδιασμένες, ὥστε εἶναι σχεδὸν ἀδύνατο νὰ ἀντέξη, νὰ μὴν παραδοθῆ τὸ κάστρο τῆς ἀνθρώπινης ψυχῆς.

Πραγματικά, πολύ λίγα ἰσχυρὰ πνεύματα δὲν παρασύρονται ἀπ' αὐτὸν τὸ κατακλυσμὸ τοῦ ψεύδους, τῆς διαστροφῆς καὶ διαστρεδλώσεως καὶ τοῦ σκοταδισμοῦ. Γιὰ νὰ εἴμαστε πιὸ ἀκριδολόγοι, ὅλες οἱ ψυχὲς κατακτῶνται, μὲ τὴ διαφορὰ ὅτι μερικές, ἐλάχιστες ἀπ' αὐτὲς βρίσκουν τὴ δύναμη νὰ ἀναθεωρήσουν τὶς γνώσεις καὶ τὴν κοσμοθεωρία ποὺ τοὺς δόθηκαν, νὰ ἀποτρίψουν ἀπὸ πάνω τους τὸν ὄγκο τῆς σκουριᾶς καὶ τοῦ ψεύδους ποὺ τοὺς κάλυψε καὶ νὰ ἀναδιοργανωθοῦν πνευματικὰ μονάχοι τους.

\* \* \*

6. -- Τὸ τεχνοκρατικὸ σκέλος τῆς ἐξουσιαστικῆς Παιδείας «μορφώνει» τοὺς ἐξουσιαζόμενους μὲ τεχνικὲς γνώσεις, ποὺ θὰ τοὺς καταστήσουν ίκανοὺς νὰ κινήσουν τὸν τεχνολογι-

<sup>(</sup>α) Έκτὸς ἀπὸ τὴν σχολικὴ Παιδεία, ἡ Παίδευση περιλαμβάνει τὴν Τέχνη, τὴν Θρησκεία, τὴν Φιλοσοφία, τὴν Λογοτεχνία, τὸ Θέατρο, τὸν Κινηματογράφο, τὴν Τηλεόραση, τὸν Τύπο κλπ.

κὸ - διοικητικὸ μηχανισμό, μὲ τὸν ὁποῖο τὸ δογματικὸ Κατεστημένο ἐγκαθιδρύει καὶ ἐξασφαλίζει τὴν κυριαρχία του. Πρόκειται γιὰ τὴν ἐκπαίδευση ποὺ καλύπτει τοὺς τομεῖς τῆς τεχνολογίας, τῆς παραγωγῆς, τῆς οἰκονομίας, τῆς ὀργανώσεως - διοικήσεως, τῆς στρατιωτικῆς δυνάμεως καὶ τῆς μαζικῆς προπαγάνδας, σ' ὅλες της τὶς μορφές.

Κύρια χαρακτηριστικά τῆς τεχνοκρατικῆς Παιδείας εἶναι ἡ εἶδίκευση καὶ ἡ μονοδιάστατη ἀνάπτυξη μιᾶς ἢ ὡρισμένων μόνον ἱκανοτήτων τοῦ ἐκπαιδευόμενου. Ὁ τεχνοκράτης ἀποτελεῖ ἔνα κολοδωμένο, ἀκρωτηριασμένο τέρας, μέρος μόνο τοῦ ἀνθρώπου, λειψὴ προσωπικότητα. Ἐντελῶς ἀνίκανος γιὰ μιὰ γενικώτερη, καθολικὴ σύλληψη τῆς ἀλήθειας καὶ τῆς ζωῆς, εἶδικευμένος «γνώστης» ἑνὸς μόνον ἀντικειμένου, τοποθετεῖται ἀπὸ τοὺς ἐξουσιαστὲς στὸν τομέα τῆς εἶδικότητάς του καὶ τοὺς ὑπηρετεῖ τυφλά, χωρὶς νὰ μπορῆ νὰ κρίνη ἄν αὐτὸ ποὺ κάνει εἶναι δίκαιο ἢ ἄδικο, ἀληθινὸ ἢ ψεύτικο, προσδευτικὸ ἢ ἀντιδραστικό, καλὸ ἢ κακό, θετικὸ ἢ ἀρνητικό. Ὁ τεχνοκράτης, αὐτὸ τὸ θλιβερὸ δημιούργημα τῆς λογοκρατικῆς Παιδείας, ἀποτελεῖ ζωντανὴν ἀπόδειξη τοῦ ξεπεσμοῦ τοῦ σύγχρονου ἀνθρώπου, τοῦ ὑποδιβασμοῦ του ἀπὸ τὸ ἐπίπεδο τοῦ συνειδητοῦ ὅντος στὴ στάθμη τοῦ κάστορα, τοῦ homo technicus.

Μὲ τὴν τεχνοκρατική Παιδεία τὸ Κατεστημένο ἐξασφαλίζει τὴν ὑλικὴ — τεχνολογική, ὀργανωτικὴ καὶ οἰκονομικὴ — ἰσχὺ ποὺ εἶναι ἀπαραίτητη γιὰ τὴν ὕπαρξή του. Ἑκατομμύρια ἄνθρωποι σ' ὅλο τὸν κόσμο δουλεύουν σήμερα, καὶ ὁ μόχθος τῆς δουλειᾶς τους εἶναι καὶ θεμέλιο τῆς πολιτικῆς δουλείας τους.

ΕΪναι αὐτονόητο, ὅτι τὸ δογματικὸ καὶ τὸ τεχνοκρατικὸ σκέλος τῆς ἐξουσιαστικῆς Παιδείας ὅχι μόνον ἀλληλοσυμπληρώνονται, ἀλλὰ καὶ δὲν μποροῦν νὰ ὑπάρξουν χωριστὰ τὸ ἕνα ἀπὸ τὸ ἄλλο. Ἔχοιμε ἐπισημάνει ἤδη, ὅτι ἡ τεχνοκρατία εἶναι ἀποτέλεσμα τοῦ δόγματος καὶ δὲν προάγει τὴν προσπέλαση τῆς ἀλήθειας, ἀλλὰ προσπαθεῖ νὰ καρπωθῆ «γνώσεις», καὶ νὰ τὶς ἐκμεταλλευθῆ πρακτικά, γιὰ τὴν ὑπηρεσία τοῦ συμφέροντος, μ' ἄλλα λόγια ἀποτελεῖ προαγωγὸ τῆς λογοκρατικῆς τάξεως πραγμάτων.

#### ια. — Τὸ σκοινὶ καὶ τὸ σκυλὶ

κρατούσα τάξη πραγμάτων, πού δασιλεύει στὸν σημερινό Κόσμο, στηρίχθηκε ἀπ' αὐτοὺς ποὺ τὴν οἰκοδόμησαν πάνω ἀπ' όλα σὲ ὶ δ ε ο λ ο γ ι κ ἡ βάση. 'Ο ἀστοκαπιταλομαρξιστικός οἰκονομισμός καὶ ή συνακόλουθη πρός αὐτόν τεχνοκρατική Λογοκρατία έχουν ἐπιδληθῆ καὶ κυριαρχήση σ' ὅλα τὰ πλάτη τῆς Γῆς, ὅχι ἀπλῶς σάν πολιτικοκοινωνικά συστήματα, άλλά σάν τρόπος ζωῆς, σάν «φιλοσοφία» ζωῆς τῶν ἀνθρώπων. 'Ο ἄνθρωπος ἀνεξαρτήτως φυλῆς, έθνικότητας, μορφώσεως, κοινωνικοῦ ἐπιπέδου κλπ. «υ ί ο θ έ τ ησ ε», ἀσυναίσθητα, καὶ ὄχι άπλῶς ἀκολούθησε αὐτὸ τὸν τρόπο καὶ αὐτή τὴν ἀντίληψη τῆς ζωῆς. Τὸ γεγονὸς ὅτι ἡ ἰδεολογική αὐτή εὐθυγράμμιση συγκρούεται πρὸς τὴν ἴδια τὴν ἀνθρώπινη φύση, καὶ συνεπῶς ἀποτελεῖ ἀρρωστημένη κατάσταση, εἶναι σημάδι ποὺ προεξοφλεῖ μέν ὅτι ἡ ἰσχύουσα τάξη δὲν εἶναι σταθερὴ οὔτε διώσμη, ἀλλὰ δὲν αἴρει αὐτόματα τὰ ἰδεολογικά της ὑπόδαθρα. Ὁ κόσμος εἶναι δεμένος σὰν σκύλος μὲ τὸ ἰδεολογικό σκοινὶ τῆς Λογοκρατίας ποὺ τοῦ πέρασαν στὸ λαιμὸ οἱ ἐξουσιαστές του, καὶ στὴν ἀπελπισία του γαυγίζει και περιστρέφεται λυσσαλέα, χωρίς νά μπορή νά μεταπηδήση ἔξω ἀπὸ τὸν κύκλο ποὺ τοῦ ἐπιτρέπει νὰ διαγράψη τὸ μῆκος τοῦ σκοινιοῦ αὐτοῦ.

Τὸ «παλούκι» πάνω στὸ ὁποῖο εἶναι δεμένη ἡ ἄλλη ἄκρη τοῦ σκοινιοῦ, τὸ κέντρο, δηλαδή, τοῦ κύκλου μέσα στὸν ὁποῖο μπορεῖ νὰ κινηθῆ ὁ σημερινὸς Κόσμος, εἶναι ἡ Διεθνὴς Ἐξουσία. Ἡ ἐστία τῆς ἐξουσίας αὐτῆς εἶναι, ὅπως καὶ κάθε κέντρο κύκλου, ἔ ν α σ η μ ε ῖ ο, καὶ ὅχι δύο ἢ περισσότερα. Δὲν μποροῦσε νὰ γίνη ἀλλοιῶς, δεδομένου ὅτι ἡ φύση ὅλων τῶν κατεστημένων ἰδεολογιῶν, ὅλων τῶν παραλλαγῶν τοῦ Καπιταλισμοῦ καὶ τοῦ Μαρξισμοῦ, εἶναι μία, πανομοιότυπη σ' ὅλες: ὑλιστικὴ —λογοκρατικὴ καὶ ἀντιῖδεαλιστικὴ— ἀντιλογική. Πρακτικὴ ἐπιδεδαίωση τῆς ἀλήθειας αὐτῆς, εἶναι τὸ γεγονὸς ὅτι παρὰ τὶς συνεχεῖς προσπάθειες τῆς Διεθνοῦς Ἐξουσίας νὰ παρουσιάση παραπλανητικὰ «πολλὰ» πρόσωπα, «διαφορετικὲς» ἑστίες, καὶ «ἀντίθετα» κέντρα δυνάμεως (Οὐάσινγ-

κτων, Μόσχα, Πεκῖνο, Βρυξέλλες κλπ.,), ή πραγματικότητα ἀποκαλύφθηκε γυμνή, καὶ σήμερα ὅλοι οἱ ἄνθρωποι, ἀκόμη καὶ οἱ πιὸ ἀνυποψίαστοι, ἀντιλαμβάνονται ὅτι μία καὶ ἑνιαία 'Ιερὴ λογοκρατικὴ —οἰκονομιστικὴ Συμμαχία, μία καὶ μοναδικὴ ἀόρατη ἐξουσιαστικὴ κλίκα, ποὺ δρᾶ συνωμοτικὰ σὰν ἕνα σῶμα πίσω ἀπὸ τὶς πολλὲς «ταμπέλλες» τῶν πολιτικῶν, οἰκονομικῶν καὶ στρατιωτικῶν μπλόκ, κυβερνᾶ καὶ ἐκμεταλλεύεται ὁλόκληρο τὸν Κόσμο.

Μέσα στὸν κύκλο ὅπου κινεῖται ἀπελπισμένα ἡ ἰδεολογικὰ αἰχμαλωτισμένη ἀνθρωπότητα «λαμβάνουν χώραν» ὅλα τὰ γεγονότα καὶ οἱ ἐξελίξεις τῆς ἐποχῆς μας, γεγονότα καὶ ἐξελίξεις ποὺ εἶναι ἀποτέλεσμα δύο ἐκ διαμέτρου ἀντιρρόπων δυνάμεων: τῆς φυσικῆς ὁρμῆς τοῦ αἰχμάλωτου νὰ ἀπελευθερωθῆ καὶ τῆς «ἐπίκτητης» ἕξεως τοῦ κυρίαρχου νὰ διατηρήση τὴν ἐξουσία του. Ἡ ἔνταση τῆς συγκρούσεως αὐτῆς ἀντικατοπτρίζεται στὴν παγκόσμια κρίση. Αὐτὲς οἱ δύο ἀλληλομαχόμενες τάσεις παρέχουν τὸ κλειδὶ μὲ τὸ ὁποῖο ἑρμηνεύονται τὰ φαινόμενα τῶν ὁποίων εἴμαστε μάρτυρες.

Στὴν πάλη μεταξύ δεσμώτη —τῶν ὑποδουλωμένων ἀτόμων καὶ 'Εθνῶν (α) -- καὶ δεσμοφύλακα -- τῆς Διεθνοῦς 'Εξουσίας -- οἱ συγκρούσεις που έχουν οἰκονομικό - κοινωνικό χαρακτήρα δ ε ν εχουν ἀντικείμενο οὔτε ἐπαναστατικὸ ν ό η μ α, διότι, καθώς έξελίσσονται μέσα στό γενικό οἰκονομιστικό πλαίσιο τοῦ ἰσχύοντος παγκόσμιου συστήματος, στερούνται ἀναγκαστικά τοῦ στοιχείου τῆς ἀληθινῆς ἰδεολογικῆς ἀντιθέσεως. Ἡ διαμάχη μεταξύ Κρατῶν πού σκοπεύει σὲ οἰκονομικὲς ἐπιδιώξεις εἰναι διένεξη μεταξύ όμοφρονούντων όμοτράπεζων πού δόσκουν όλοι μαζὶ στὸ παγκόσμιο λιβάδι τοῦ ύλισμοῦ καὶ ἀλληλομάχονται γιὰ τὸ ποιός θὰ φάη περισσότερο — ὅπως ἄλλωστε καὶ οἱ κοινωνικὲς διαμάχες στούς κόλπους τῶν διαφόρων όλοτήτων. 'Ο δεμένος, δηλαδή, σκύλος τῆς παραδολῆς μας στὴν περίπτωση αὐτὴ δὲν ζητάει νὰ σπάση τὸ σκοινί, ἀλλὰ νὰ ἀναγκάση τὸ ἀφεντικό του νὰ τοῦ ρίξη τροφη. Στὴν ἀπόλυτη διάκριση, ἑπομένως, τοῦ ἀφεντικοῦ ποὺ διαθέτει τὴν τροφή είναι τὸ ποιά τύχη θὰ ἔχη ή σύγκρουση, ἂν δηλαδή θὰ παραχωρηθή περισσότερη ἢ λιγότερη τροφή. Προοπτική ιδεολογικής ἀπελευθερώσεως δὲν ὑπάρχει καμμία, διότι δὲν ἐπιδιώκεται ἀπὸ τοὺς

<sup>(</sup>α) Στὰ ὑποδουλωμένα "Εθνη κατατάσσονται καὶ τὰ μεγάλα, ὅπως οἱ ΗΠΑ, ἡ ΕΣΣΔ καὶ ἡ Κίνα, τὰ ὁποῖα ἐπίσης ἔχει ἐξαλλοτριώσει πνευματικὰ τὸ ἀνεθνικὸ λογοκρατικὸ Κατεστημένο ποὺ κυδερνᾶ τὸν Κόσμο. 'Ο ρόλος τῶν 'Εθνῶν αὐτῶν εἶναι ἐπίσης ρόλος δούλων ποὺ ὑπηρετοῦν τὴν Διεθνῆ 'Εξουσία, μὲ τὴν διαγορὰ ὅτι τοὺς ἀνετέθν ἡ ὑπηρεσία τοὺ «χωροφύλακα» τῆς διεθνοὺς τάξεως.

δεσμῶτες μία τέτοια ἀπελευθέρωση. Συνεπῶς, ὅλα τὰ φαινόμενα καὶ οἱ τάσεις ποὺ ἔχουν οἰκονομικὸ σκοπὸ ἰδεολογικὰ καὶ πολιτικὰ ἐλέγχονται ἀπόλυτα ἀπὸ τὴ Διεθνῆ Ἐξουσία καὶ πατρωνάρονται ἀπ' αὐτήν.

Σ' αὐτὴν τὴν κατηγορία τῶν φαινομένων, στὴν ὁποία ἐντάσσονται ὅλα σχεδὸν τὰ γεγονότα τῆς ἐποχῆς μας, ἐκτὸς ἐλάχιστων ἐξαιρέσεων, ἀπουσιάζει ὁποιαδήποτε προοπτικὴ ἀλλαγῆς. Ἡ κατάληξή τους, ὅποια κι ἂν εἶναι, δὲν ὁδηγεῖ πουθενὰ ἀπὸ ἄποψη ἱστορικῆς μεταβολῆς καὶ ποιοτικῆς ἀνόδου τῆς ἀνθρώπινης ζωῆς, διότι ἀποτελοῦν «ἐσωτερικὲς ὑποθέσεις» τῆς κρατούσης τάξεως πραγμάτων. Καὶ ὄχι ἀπλῶς «ἐσωτερικὲς ὑποθέσεις», ἀλλὰ τρόπους συντηρήσεως της καὶ ἐλέγχου τῆς «τάξεως». Διότι ἡ παροχὴ τροφῆς στὸν ὁπωσδήποτε δεμένο σκύλο εἶναι ἀσφαλὲς μέσο, γιὰ νὰ ξαναγίνη ἤσυχος καὶ ὑποτακτικός.

Μὲ δάση τὰ παραπάνω τοποθέτηση ώδηγούμαστε στὴν ἐκτίμηση ὅτι οἱ τοπικοὶ πόλεμοι, οἱ στρατιωτικὲς εἰσδολές, οἱ οἰκονομικῆς - κοινωνικῆς φύσεως ἐπαναστάσεις, ἡ τρομοκρατία (στὴν Ἰταλία, Ἱσπανία, Γερμανία, Ν. ᾿Αμερική, Τουρκία κλπ.), ἡ οἰκονομικὴ κρίση, ὁ πληθωρισμός, ἡ ἐνεργειακὴ κρίση, ἡ «ἔνταση» μεταξὺ ΗΠΑ — ΕΣΣΔ, Κίνας — ΕΣΣΔ κλπ. εἶναι φαινόμενα τὰ ὁποῖα π ατρων άρον ται ἀπόλυ τα ἀπὸ τὸ ἴδιο τὸ Παγκόσμιο Κατεστημένο, ἀκόμη κι ἀν δὲν δημιουργοῦνται ἐξ ὑπαρχῆς σκόπιμα ἀπ' αὐτό, καὶ δὲν ἔχουν κανένα ἄλλο σκοπὸ καὶ καμμιὰ ἄλλη κατάληξη παρεκτὸς τὸν ἔλεγχο τῆς «τάξεως» καὶ τὴν συντήρησή του. Πρόκειται γιὰ γεγονότα, ἐξελίξεις καὶ τάσεις ἐνισχυόμενες ἀπὸ τὴν ἴδια τὴν ἐξουσία, διότι ἐξυπηρετοῦν, δὲν κλονίζουν τὴν κυριαρχία της.

Μέχρι ποῦ μπορεῖ νὰ ὁδηγήση τοὺς ἐξουσιαστὲς τοῦ Κόσμου αὐτὸ τὸ ἔνστικτό τους γιὰ ἔλεγχο καὶ συντήρηση; Μὲ ἀφετηρία τὴν προηγηθεῖσα ἀνάλυσή μας δὲν δυσκολευόμαστε νὰ διατυπώσουμε τὴν πρόβλεψη αὐτή: Ἡ Διεθνὴς Ἐξουσία δὲν θὰ ἀπορρίψη κανένα μέσο καὶ δὲν θὰ ἀποφύγη καμμιὰ ἐξέλιξη γιὰ τὴν ἐπιδίωση τῆς κρατούσης τάξεως ἄν ἡ φορὰ τῶν πραγμάτων τὴν ἐξαναγκάση, πλὴν τῶν μέσων καὶ τῶν ἐξελίξεων ἐκείνων ποὺ ἐκφεύγουν ἀπὸ τὴν οἰκονομιστικὴ — λογοκρατικὴ ἀντίληψη τῆς ἱστορίας. Διότι ἄν ἀποδεχόταν τὸ δεύτερο, τοῦτο θὰ ἰσοδυναμοῦσε πρὸς τὴν αὐτοκατάργηση καὶ τὴν αὐτοκαταστροφή της.

Έπομένως ἀπὸ τὴν πρακτική τῆς Διεθνοῦς Ἐξουσίας δὲν ἀποκλείεται — ἄν ἡ κρίση ἐνταθῆ — ἡ δημιουργία ἢ τὸ πατρωνάρισμα κάθε μορφῆς συγκρούσεως, οἰκονομικῆς ἢ ἐδαφικῆς, ἐνδοκρατικῆς ἢ διακρατικῆς, «ψυχρῆς» ἢ «θερμῆς», ἀκόμη καὶ ὁ πόλεμος μεταξὺ τῶν ὑποδούλων σ' αὐτὴν μεγάλων Ἐθνῶν, ἐφ' ὅσον ἔχουν ὑλικὸ ἀντικείμενο, καὶ συνεπῶς δὲν ὁδηγοῦν στὴν ἀπώλεια ἀλλὰ στὴν ἐνίσχυση τοῦ ἰδεολογικοῦ ἐλέγχου τῆς ἀνθρωπότητας. Καὶ ὁπωσδήποτε ἡ πρακτικὴ αὐτὴ θὰ προσαρμόζεται ἀνάλογα πρὸς τὶς ἀνάγκες ἐλέγχου, δηλαδὴ ἀνάλογα πρὸς τὴν ἔνταση τῆς ἐσωτερικῆς ἱστορικῆς κρίσεως τῆς Λογοκρατίας. Γνήσιοι μαθητὲς τοῦ Μακιαθέλλι οἱ ἐξουσιαστὲς τοῦ Κόσμου εἶναι ἱκανοὶ σὲ κάθε στιγμὴ νὰ ἐξοντώσουν τὸ μέγιστο μέρος τῆς ἀνθρωπότητας, ἄν τοῦτο εἶναι ἀναγκαῖο γιὰ νὰ κρατήσουν ὑπόδουλη τὴν ὑπόλοιπη.

\* \* \*

Τί δὲν εἶναι ἐλεγχόμενο καὶ ἑπομένως τί μπορεῖ νὰ κλονίση τὴν ἰσχύουσα κατάσταση καὶ νὰ τείνη πρὸς τὴν ἀνατροπή της; "Ο,τι δὲν εἶναι οἰκονομιστικὸ καὶ λογοκρατικό, ὅλα ἐκεῖνα τὰ γεγονότα, τάσεις, κινήσεις, συγκρούσεις ποὺ δὲν σκοπεύουν σὲ λογοκρατικοὺς στόχους, ἀλλά, ἀδιαφορώντας γι' αὐτούς, κατευθύνονται συνειδητὰ πρὸς ὑπερυλικὲς ἐπιδιώξεις καὶ Ἰδανικά' ὅ,τι, ἑπομένως, ξεφεύγει ἀπὸ τὰ πλαίσια τοῦ ὑλισμοῦ καὶ τῆς ἐξουσιαστικότητας καὶ ἀναπτύσσεται ἀντίθετα πρὸς τὶς δύο αὐτὲς κατεστημένες θεότητες τῆς ἐποχῆς μας, ἀκολουθώντας λογικοὺς καὶ ἡθικοὺς δρόμους. Μὲ δυὸ λέξεις, ὅ,τι ἀφορᾶ τὴν ἰδεαλιστικὴν ἀξία π ν ε υ μ α τ ι κ ὸ ς π ολ ι τ ι σ μ ό ς.

Αὐτοὶ ποὺ ἀγωνίζονται γιὰ τὴν ἀπελευθέρωση καὶ τὴν ἰδέα τῆς ἀλήθειας, ὅχι μόνο ἀποτελοῦν τὴν μοναδικὴν ἐξ ὁρισμοῦ ἰδεολογικὴν ἀπειλὴ κατὰ τῆς κρατούσης διεθνιστικῆς λογοκρατικῆς οἰκονομιστικῆς τάξεως, ἀλλὰ καὶ ἐφαρμόζουν μορφὲς πάλης, τὶς ὁποῖες ε Ι ν α ι ἀ δ ύ ν α τ ο ν ὰ π α τ ρ ω ν ά ρ η, ν ὰ ἐ λ έ γξη καὶ νὰ ἀ ν τ ι μ ε τ ω π ί σ η ἡ ἐξουσία, γιὰ τὸν λόγο ὅτι ἡ πάλη αὐτὴ βρίσκεται καὶ ἔξω ἀπὸ τὴ «λογική» της καὶ ἐπέκεινα τῆς ἀποτελεσματικότητας τῆς ὑλικῆς ἰσχύος της. Τὰ «μικρὰ ἄτομα» τῆς Λογοκρατίας, αὐτὰ τὰ χαμίνια καὶ τὰ κοθώνια ποὺ βασιλεύουν στὸ σύγχρονο Κόσμο, εἶναι ἐντελῶς ἀνίσχυρα γιὰ νὰ σταθοῦν ἀπέναντι στὸν φορέα τοῦ Λόγου, αὐτὴν τὴν ὡλοκληρωμένη, «πλήρη» προσωπικότητα ποὺ ἐνσαρκώνει τὸ ἰδανικὸ καὶ τὴν ἀρετὴ τοῦ ἡρωϊσμοῦ καὶ στέκει ἄτρωτη ἀπέναντι στὸ ὑλικὸ ὁπλοστάσιο τῆς ἐξουσίας. Ὁ γνήσιος φορέας τῶν πνευματικῶν καὶ ἰδεαλιστικῶν ἀ-

ξιῶν εἶναι —σὲ ἀτομικὸ ἐπίπεδο— ὁ μόνος ἀντίπαλος, ποὺ δὲν κατακτᾶται ἰδεολογικά, δὲν ἐξαγοράζεται, δὲν διαβρώνεται καὶ δὲν ἐξοντώνεται κὰν μὲ τὸν βιολογικὸ θάνατο, δεδομένου ὅτι οἱ ὑψηλὲς ἰδέες του καὶ μετὰ τὴν φυσικὴ ἐξόντωσή του μποροῦν —καὶ ἡ ἱστορία τὸ ἀπέδειξε ἄπειρες φορὲς— νὰ νικήσουν καὶ νὰ ἐκδικηθοῦν σκληρὰ τοὺς δολοφόνους του.

"Αν ή Λογοκρατία μπορῆ μὲ ἄπειρους τρόπους νὰ ἐξουδετερώση τὸ ὑλιστικὸ σχῆμα Κράτος, διαδρώνοντάς το πολιτικὰ καὶ στρατιωτικά, ἄν μπορῆ νὰ ὑποδουλώση τὸ ἄλλο ὑλιστικὸ σχῆμα, τὴν λογοκρατικὴ κοινωνία, ἐξαγοράζοντάς την ἢ καταπιέζοντάς την ὑλικά, εἶναι παντελῶς ἀνίσχυρη γιὰ νὰ ἐξαφανίση τὸ ἰδεαλιστικὸ — ἱστορικὸ μέγεθος "Εθνος, ἀκόμη καὶ ἄν τοῦ ἀφαιρέση τὸ ὑλικό του ὑπόδαθρο, καταστρέφοντας τὴν ἐδαφική, ὀργανωτικὴ καὶ οἰκονομικὴ ὑπόσταση τῶν ἔμψυχων φορέων του. Ἡ ἀξία "Εθνος σὲ ὁμαδικὸ ἐπίπεδο ἀποτελεῖ τὸ ἀνάλογο τοῦ ἰδεαλιστῆ — ἥρωα σὲ ἀτομικὸ ἐπίπεδο, τοποθετεῖται σὲ «ἀπυρόβλητο» χῶρο, σὲ σχέση μὲ τὸν ὑλισμό, δὲν πεθαίνει πνευματικὰ καὶ ἀργὰ ἢ γρήγορα θριαμδεύει καὶ τιμωρεῖ σκληρὰ τοὺς διῶκτες της, ὅπως πάλι ἀπέδειξεν ἄπειρες φορὲς ἡ ἱστορία.

Έπομένως, μέσα στὸ χορὸ τῶν γεγονότων, τάσεων, συγκρούσεων, πολέμων κλπ., τὸν ὁποῖο χορεύει ἡ σύγχρονη ἀνθρωπότητα, ὅ,τι συνδέεται πρὸς τὶς ἀξίες ἔΕθνος καὶ πνευματικὸς πολιτισμὸς εἴτε σὲ ἀτομικὸ εἴτε σὲ ὁμαδικὸ ἐπίπεδο— καὶ ἐκφράζεται μὲ ἡρωϊκὰ καὶ ἱδεαλιστικὰ μέσα ἀγῶνος ἀποτελεῖ πραγματικό, ἀνεξέλεγκτο καὶ ἐπαναστατικὸ στοιχεῖο τῆς κρίσεως. Καὶ τοῦτο, διότι σκοπεύει συνειδητὰ στὸ σπάσιμο τοῦ σχοινιοῦ τῆς παραιδολῆς μας καὶ ὄχι στὴν ἀπόκτηση τροφῆς. Τὰ φαινόμενα αὐτὰ εἶναι ἱδεολογικὰ καὶ πρακτικὰ αὐτοκινούμενα καὶ αὐτοδύναμα, χαράζουν προδρομικὰ καὶ πρωτοποριακὰ τὸ αὔριο τῆς ἀνθρωπότητας καὶ δίνουν τὶς κατευθύνσεις τῆς ἐπαναστάσεως ποὺ θὰ ἐκραγῆ ἀργὰ ἡ γρήγορα καὶ θὰ σαρώση τὴν «ἀρρώστια τῆς ἐποχῆς» μας, αὐτὸ τὸ χαμερπὲς καὶ νοσηρὸ δημιούργημα τοῦ δογματισμοῦ.

Τὴν πρώτη κατηγορία τῶν φαινομένων αὐτῶν ἀποτελεῖ τὸ ἔργο πολλῶν πνευματικῶν «μονάιδων», ποὺ ἀναπτύσσεται σήμερα σ' ὅλα τὰ Ἔθνη τῆς Γῆς, μεγάλων, δηλαδή, ἰδεαλιστικῶν καὶ ἡρωϊκῶν προσωπικοτήτων στὸ χῶρο τῆς Τέχνης κυρίως —ἡ Τέχνη, ὄντας προϊὸν τοῦ Λόγου καὶ τοῦ συναισθήματος καὶ ὅχι τῆς λογοκρατικῆς «λογικῆς», εἶναι λιγότερο τρωτὴ καὶ διαβρώσιμη σὲ σύγκριση μ' ὅλους τοὺς ἄλλους χώρους— καὶ σπανιώτερα τῆς Διανοήσεως, τῆς

Έπιστήμης καὶ τῆς πολιτικῆς. Γιὰ τὴν τελευταία, εἶναι ἀναγκαῖο νὰ διευκρινήσουμε, ὅτι πρέπει νὰ νοηθῆ ἐδῶ μὲ τὴν εὐρεῖα ἔννοια τοῦ ὅρου, σὰν «πολιτικὴ σκέψη» καὶ ἰδανικό, καὶ ὅχι μὲ τὴν ἔννοια τῆς κατεστημένης πολιτικῆς «ζωῆς», δεδομένου ὅτι ὁ πλήρης ἔλεγχος τῆς τελευταίας ἀπὸ τὰ χαμίνια τῆς Λογοκρατίας δὲν ἐπιτρέπει τὴν εἴσοδο καὶ τὴν παραμονὴ στὸν πολιτικὸ χῶρο προικισμένων ἀντιεξουσιαστικῶν καὶ ἡρωϊκῶν προσωπικοτήτων. "Ολοι αὐτοὶ μάχονται κατὰ τοῦ σκοταδισμοῦ, τοῦ ἐξανδραποδισμοῦ καὶ τῆς τεχνοκρατίας, σὰν μεμονωμένες «ἑστίες ἀντιστάσεως» καὶ ἀποτελοῦν τοὺς πυρῆνες τῶν δυνάμεων τῆς ἀλλαγῆς καὶ τὰ κύτταρα τοῦ μέλλοντος.

Στὴν δεύτερη κατηγορία τῶν γνήσιων ἐπαναστατικῶν φαινομένων ποὺ συνιστοῦν τὴν παγκόσμια κρίση ἀνήκουν ὅλες οἱ τάσεις, ὁμάδες, ὁραστηριότητες καὶ συγκρούσεις ποὺ κατευθύνονται συνειδητὰ πρὸς τὴν ἄνοδο καὶ προαγωγὴ τῶν ἐθνικῶν πνευματικῶν πολιτισμῶν, μὲ τὴν εὐρύτατη ἔννοια, καὶ πρὸς τὴν καταπολέμηση τοῦ κοσμοπολιτικοῦ δογματισμοῦ καὶ τῶν διαφόρων ψευτοπολιτιστικῶν ρευμάτων ποὺ τροφοδοτεῖ καὶ κατευθύνει ἡ Διεθνὴς Ἐξουσία. Ο,τι συνειδητὰ ὁδηγεῖται πρὸς μιὰ πνευματικὰ αὐτοτελῆ καὶ αὐτοδύναμη πορεία τοῦ Εθνους καὶ τῶν ἱδεαλιστικῶν ἀξιῶν ποὺ τὸ δημιουργοῦν, αὐτὸ ἀποτελεῖ ἀπαρχὴν ἐπαναστάσεως, προμήνυμα καὶ οἰκοδόμο τοῦ μέλλοντος, προφητικὸ σημάδι μέσα στὸ σκοτεινὸ ὁρίζοντα τῆς ἱστορίας.

Τέλος, στὴν τρίτη κατηγορία τῶν ἐπαναστατικῶν φαινομένων τῆς κρίσεως, ποὺ εἶναι ἴσως καὶ ἡ σημαντικώτερη, ἀνήκουν οἱ ἀσύνειδες ἢ ύποσύνειδες τάσεις έξαιρετικά μεγάλου ἀριθμοῦ ἀτόμων πού ἔχουν σὰν κοινό γνώρισμά τους στό πρακτικό ἀφ' ἐνὸς μέρος τους τήν φυγή ἀπό τὸ τεχνοκρατούμενο καὶ οἰκονομιστικὸ πολιτικοκοινωνικό πλαίσιο, τὴν ἀπομόνωση, τὴν ἐπιστροφὴ στὴν ὕπαιθρο κλπ., καὶ στὴν ψυχολογική—ήθική πλευρά τους, ἀφ' ἐτέρου, τὸ ἄγχος, τὴν ἦθικὴ ἀνασφάλεια, τὴ δυστυχία, τὴν ἀπελπισία καὶ τήν «χάωση» τῆς ἀνθρώπινης προσωπικότητας μέσα στὸ πέλαγος τοῦ τεχνητοῦ εὐδαιμονισμοῦ. Τὰ φαινόμενα αὐτά, ποὺ παίρνουν τὶς διαστάσεις μιᾶς όλνεξέλεγκτης μαζικῆς παρορμήσεως σὲ παγικόσιμια ἔκταση, συνιστοῦν τὴν ἄ ρ ν η σ η τῆς αἰσχρῆς τεχνητῆς πραγματικότητας καὶ δημιουργοῦν τὸ προεπαναστατικὸ σκαλοπάτι γιὰ τὴν πορεία πρός μιὰ νέα άληθινή, ἀνώτερη ζωή, άλλὰ παραμένουν άπροσανατόλιστα διότι στεροῦνται θ έ σ ε ω ς. Είναι όμως οί θερμοκοιτίδες γιὰ τὴν ἄνδρωση πραγματικῶν ἐπαναστατικῶν κινημάτων, γι' αὐτὸ καὶ ἡ κατεστημένη τάξη ἔχει ἀντιληφθῆ τὸν κίνδυνο πού έγκυμονοῦν καὶ προσπαθεῖ νὰ τὰ διαστρέψη ἢ ἐκτονώση. Δέσμια, ὅμως, τῆς λογοκρατικῆς φύσεώς της, ἀποπειρᾶται, χωρὶς ἀποτέλεσμα, νὰ ἀντιμετωπίση τοὺς «φυγάδες» αὐτοὺς προσφέροντάς τους διευκολύνσεις, («ἀποκέντρωση»), τῆς διαφεύγει, δηλαδή, ὅτι ἡ ἴδια ἡ τεχνοκρατία της τοὺς ἔκανε νὰ φύγουν ἀπὸ τὸ ἰδεολογικὸ «μαντρί» της, ὅπως διαφεύγει στὴν κουκουδάγια τῆς παροιμίας ὅτι τὸς δρωμιὲς δὲν τὸς κάνει ἡ φωλιά της, ἀλλὰ ὁ... πισινός της.

Βιβλίο Β΄

ΑΡΧΗ ΚΑΙ ΕΞΟΥΣΙΑ

### α. - 'Η «ὑπερτέλεια» τῆς θελήσεως

🚺 πάρχει ἕνα διολογικό φαινόμενο, πού δμφανίζεται μὲ ὑπερανά-Ι πτυξη μιᾶς ἰδιότητας ἢ ένὸς ὀργάνου σὲ κάποιο εἶδος τοῦ ζωϊκοῦ δασιλείου, σὲ δαθμό ποὺ ἡ ὑπερανεπτυγμένη ἰδιότητα ἢ τὸ ύπερανεπτυγμένο ὄργανο νὰ μὴν εἶναι πιὰ χρήσιμα γιὰ τὴν ἐπιδίωση του εἴδους, άλλά, ἀντίθετα, νὰ καθίστανται ἐπιδλαδῆ καὶ τελικὰ θανάσιμα γιὰ τὰ ζῶα ἢ τὶς ὁμάδες τους. Τὸ φαινόμενο αὐτὸ ὀνομάζεται ἀπὸ τοὺς διολόγους :αὶ παλαιοντολόγους «ὑπερτέλεια» καὶ έχει διαπιστωθή ἀπὸ τὴν μελέτη τῶν ἀπολιθωμένων λειψάνων πολλῶν ἐκλειψάντων εἰδῶν: ἀναφέρεται π.χ. ἡ περίπτωση τοῦ ἐλαφιοῦ «μεγάκερως», ποὺ ἔχει ἐξαφανισθῆ ἐδῶ καὶ χιλιάδες χρόνια, τοῦ ὁποίου τὰ κέρατα εἶχαν φθάσει σὲ μῆκος τρία μέτρα καὶ σὲ δάρος πολλές δεκάιδες κιλά, μὲ ἀποτέλεσμα νὰ «πιάνεται» τὸ ζῶο στὰ δένδρα, νὰ ἀκινητοποιῆται καὶ νὰ πεθαίνη ἀπὸ ἀσιτία ἢ νὰ κατασπαράσσεται ἀπὸ τοὺς ἐχθρούς του· ὅπως καὶ ἡ περίπτωση τοῦ «ἐλέφαντα τῶν πάγων» (μαμούθ), τοῦ ὁποίου οἱ τεράστιοι χαυλιόδοντες κάμπτονταν πρός την κατεύθυνση τοῦ κεφαλιοῦ, μὲ ἀποτέλεσμα σιγά - σιγά νὰ διατρυποῦν, καθώς ἀναπτύσσονταν, τὸ κρανίο του ὅπως, τέλος, ή περίπτωση τοῦ «στεγοσαύρου», ένός, έξαφανισθέντος ἐπίσης, μεγάλου σαυροειδοῦς, τὸ ὁποῖο ἀνέπτυξε μιὰ γιγαντιαία όστέινη πανοπλία, μὲ ἀποτέλεσμα νὰ συντρίδεται κάτω ἀπὸ τὸ δάρος της.

'Αναφορικά πρός τοὺς ἀνθρώπους, ἡ Φύση, ὁ Κοσμογονικός Νόμος, οἱ θεοἱ, δὲν ἀνέχονται τὴν ὑπέρβαση τοῦ Μέτρου, τὸ θεωροῦν ὕ ϐ ρ ι ν, μὲ τὴν ἀρχαιοελληνικὴ σημασία τῆς λέξεως, καὶ τιμωροῦν μὲ θάνατο τοὺς παραβάτες. Στὸ φαινόμενο τῆς ὑπερτέλειας παρατηροῦμε, ὅτι ἡ ὑπέρβαση τοῦ μέτρου, ἡ «ῦ ϐ ρ ι ς», ἀπορρέει πάντοτε ἀπὸ τὴν ὁ ρ μ ἡ ἐ π ι ϐ ο λ ῆ ς τοῦ εἴδους, ἀπὸ τὴ θ έ λ η σ η ν ὰ κ υ ρ ι α ρ χ ή σ η, γι' αὐτὸ καὶ τὰ «ὑ π ε ρτ ε λ ῆ» ὄργανα ποὺ ὑπεραναπτύσσει εἴναι πάντοτε ὅ π λ α, δηλαδὴ ὄργανα ἐπιδολῆς ποὺ ὑπερβαίνουν τὶς ἀνάγκες γιὰ τὴν ἀντι-

μετώπιση τοῦ ἀντίπαλου καὶ δδηγοῦν τελικὰ στὴν αὐτοκαταστροφή τοῦ ἴδιου.

Ή ύπερτέλεια ἀποτελεῖ μοναδικῆς ἀξίας καὶ δαρύτητας μάθημα, ποὺ μᾶς παρέχει δωρεὰν ἡ Μητέρα - Φύση, γιὰ τὸν ὀλέθριο ρόλο ποὺ παίζει ἡ τυφλὴ ὁρμὴ τῆς ἐπιδολῆς, ἡ θέληση, ὅταν ὑπεραναπτύσσεται ἀνεξέλεγκτα, χωρὶς νὰ ὑπόκειται στὸ Μέτρο, στὸν Λόγο, τὴν ἀλήθεια καὶ τὴ γνώση. Αὐτοὶ ποὺ θεοποιοῦν τὴ θέληση καὶ ὑποδιβάζουν τὴν ἀλήθεια, οἱ τεχνοκράτες καὶ δουλησιοκράτες, εἶναι παράφρονες, ἀδανταδόροι τῆς αὐτοκαταστροφῆς, ἐγκληματίες, κράχτες τῆς παρακμῆς, μοιραῖοι συντελεστὲς τῆς ἐξαφανίσεως τῆς ἀνθρωπότητας ἀπὸ προσώπου Γῆς.

Ή δρμή ἐπιδολῆς ἐκδηλώνεται σὲ ἀτομικὸ ἀλλὰ καὶ σὲ ὁμαδικὸ έπίπεδο και στρέφεται είτε ἐναντίον ἀτόμων ἢ ὁμάδων τῶν ἄλλων εἰδῶν, εἴτε ἐναντίον ἀτόμων ἢ δμάιδων τοῦ αὐτοῦ εἴδους. Προκειμένου περί άνθρώπων, δέν ύπάρχει περίπτωση κατευθύνσεως τῆς δρμῆς ἐπιδολῆς πρὸς ἄλλα εἴδη, δεδομένου ὅτι τὸ ἀνθρώπινο εἶδος έχει κυριαρχήσει όλοκληρωτικά πάνω σε οίοδήποτε άλλο έμδιο δν - και έπομένως δ μόνος «ἐχθρὸς» ποὺ τοῦ ἀπέμεινε, και ἐναντίον τοῦ ὁποίου μπορεῖ νὰ ἐξαπολύση τὴ δύναμη τῆς θελήσεώς του-ή να στρέψη τη «θέληση τῆς δυνάμεώς» του, κατά Νίτσε— είναι δ ίδιος δ άνθρωπος, σὰν ἄτομα καὶ σὰν δμάδες. Ἐπίσης ἡ ἀνθρώπινη θέληση δὲν προκαλεῖ, μέσω μιᾶς ἀνεξιχνίαστης ψυχοσωματικῆς διαδικασίας, ύπερανάπτυξη κάποιων όργάνων, δπως στά ζῶα, άλλά ύπερανάπτυξη ψυχικών και πνευματικών ίδιοτήτων, ἐκείνων ἀκριδώς πού έξασφαλίζουν τὴν ἐπιδολή της. Τὰ ἀποτελέσματα, πάντως, τῆς ύπεραναπτύξεως ώρισμένων ίδιοτήτων είναι τὰ ίδια: ἀνατροπή καὶ άλλοίωση τῆς φυσικῆς ψυχοσωματικῆς ὑποστάσεως τοῦ είδους.

Ή όρμη ἐπιδολῆς τῶν ἀνθρώπων ἐπὶ τῶν ἀνθρώπων, νοσηρο σύμπτωμα τοῦ δουλητικοῦ μέρους τῆς ψυχοπνευματικῆς μας ὑποστάσεως, ἐκδηλούμενη σὲ ἐπίπεδο ὁμάδας ἢ ἀτόμου, δὲν ἀναπτύσσεται ἰσομερῶς πρὸς τὴ γνώση, τὸ Λόγο καὶ τὸ αἴσθημα καὶ ἔτσι ἔχοντας φθάσει σήμερα σὲ δαθμὸ ὑπερτέλειας ἀπειλεῖ ἄμεσα μὲ αὐτοκαταστροφὴ τὸ εἴδος μας. Ἡ ἀνθρώπινη αὐτὴ ὑπερτέλεια ἐκδηλώνεται πρακτικὰ μὲ τὴν ὑπερανάπτυξη τῆς ἐξου σ ί ας, τοῦ κοινωνικοῦ αὐτοῦ προϊόντος τῆς ὁρμῆς ἐπιδολῆς τοῦ ἀνθρώπου ἐπὶ τοῦ ἀνθρώπου, ἡ ὁποία στὶς μέρες μας ἔχει πάρει τερατώδεις διαστάσεις. ᾿Αλλὰ προτοῦ στοιχειοθετήσουμε τὴν ὑπερτέλεια τῆς ἐξουσίας καὶ τὸν θανάσιμο κίνδυνο ποὺ ἀντιπροσωπεύει, θὰ παρατηρήσουμε τὴν ὁμαδικὴ ζωὴ ἑνὸς συνόλου, ποὺ ἀποτελεῖ τέλειο καὶ

θαυμαστό πρότυπο ἔναρχης, ἀλλὰ μὴ ἐξουσιαστικῆς κοινωνίας, στὴν όποία ἡ θέληση ἐπιδιώσεως ὑπόκειται στὸ μέτρο καὶ στὴν αἴσθηση τοῦ ὀρθοῦ, οὕτως ὥστε τελικὰ ἡ ὁρμὴ ἐπιδολῆς τῶν μὲν ἐπὶ τῶν δὲ νὰ μὴ παίζη κανένα ρόλο στὶς σχέσεις μεταξὺ τῶν μελῶν τῆς κοινωνίας: τῆς κυψέλης τῶν μελισσῶν.

Τὸ πρότυπο τῶν μελισσῶν ἀποτελεῖ θαυμάσιο κριτήριο, γιὰ νὰ ξεκαθαρίσουμε καὶ ἀντιδιαστείλουμε τὶς ἔννοιες ᾿Αρχὴ καὶ Ἐξουσία καὶ θὰ μᾶς βοηθήση, γιὰ νὰ παρουσιάσουμε ἀνάγλυφα τὶς νοσηρὲς καὶ ἄκρως ἐπικίνδυνες ἐξελίξεις ποὺ σημειώνονται στὴν ἀνθρώπινη κοινωνία λόγω τῆς ὑπεραναπτύξεως τῆς ὁρμῆς ἐπιβολῆς τοῦ εἴδους ἄνθρωπος.

# β. — Ἡ κοινωνία στὴν κυψέλη

Στήν κυψέλη ή δασίλισσα εἶναι φύσει δασίλισσα, δηλαδή διαφέρει καὶ ὑπερέχει διολογικὰ καὶ πνευματικὰ ἀπ' ὅλα τ' ἄλλα μέλη τῆς κοινότητας, ὅπως καὶ οἱ ἐργάτιδες, οἱ φρουροὶ καὶ οἱ κηφῆνες, εἶναι φύσει αὐτὸ ποὺ εἶναι, δηλαδή καθένα ἀπ' αὐτὰ ἔχει δικά του, κατάλληλα γιὰ τὸ ρόλο ποὺ παίζει μέσα στὴν ὁμάιδα, ἐξωτερικὰ γνωρίσματα καὶ δικές του δυνατότητες, ἱκανότητες καὶ συμπεριφορά. (૫) Ἡ δασίλισσα ἀσκεῖ τὸν ἡγετικὸ ρόλο της μὲ καταπλήσσουσα σο φ ί α. Καμμιὰ ἀπὸ τὶς ἐνέργειές της δὲν εἶναι περιττή, ἄστοχη, ὑπερδολική, καὶ κυρίως καμμιὰ δὲν εἶναι δυναμική, δίαια, καταπιεστική, ἄδικη, ψεύτικη. "Ολες φέρουν τὴν σφραγίδα τοῦ αὐθορμητισμοῦ, εἶναι «φυσικὰ» ἐλευθερωμένες, ἀληθινές, δίκαιες, μὲ μιὰ λέξη ὁ ρ θ έ ς. Τὸ μέτρο τῆς ὀρθότητας τῶν ἐνεργειῶν τῆς δασίλισσας εἶναι ἀκριδῶς τὸ γεγονὸς ὅτι ὅλες συνάδουν πρὸς τὸν σκοπὸ τῆς ὑπάρξεως τῆς κοινότητας, δηλαδή τὴν ἐλευθέρωση καὶ τὴν προκοπὴ τῆς κυψέλης.

'Εξ ἴσου φυσικός, αὐθόρμητος καὶ σ ο φ ὸ ς εἶναι καὶ ὁ ρόλος τῶν «κυβερνωμένων» ἐργάτιδων, φρουρῶν καὶ κηφήνων: καμμιὰ ἀπὸ τὸς ἐνέργειές τους δὲν ἀντιβαίνει πρὸς τὸν τελικὸ σκοπὸ τῆς κοινότητας, ὅλες εἶναι ὁ ρ θ έ ς, δηλαδὴ ἐλευθερωμένες, ἀληθινές, δίκαιες. "Οσοι ἔχουν μελετήσει ἐκ τοῦ φυσικοῦ τὴν ὁμαδικὴ ζωὴ τῶν μελισσῶν, ἔχουν μείνει κατάπληκτοι ἀπὸ τὴν ἐλευθέρωση, ἀλήθεια καὶ δικαιοσύνη ποὺ χαρακτηρίζει τὴν διαδραμάτιση τοῦ ρόλου ἐκ μέρους καθενὸς μέλους τῆς κοινωνίας τους. "Ολα τὰ μέλη δροῦν καὶ

<sup>(</sup>α) Ἡ βασίλισσα εἶναι περίπου διπλάσια σὲ μέγεθος ἀπὸ τὶς ἐργάτιδες καὶ διαφορετικής σωματικής διαπλάσεως. Ἐπίσης διαφέρει στὸ χρώμα, στὰ ήθη, καὶ στοὺς τρόπους ἀντιδράσεως, σὲ βαθμὸ ποὺ νὰ δίνη τὴν ἐντύπωση ὅτι ἀνήκει σὲ ἄλλο εἶδος ἐντόμων. ᾿Ανἄλογες διαφορές, διολογικὲς καὶ ψυχοπνευματικές, ὑπάρχουν μεταξὸ ἐργάτιδων, φρουρῶν καὶ κηφήνων: τὰ δύο πρῶτα π.χ. εἶναι ἐξωπλισμένα μὲ κεντρί, ἐνῶ τὸ τρίτο δὲν διαθέτει τέτοιο ὅπλο, ἔχει μελανότερο χρῶμα καὶ εἶναι μεγαλύτερο σὲ μέγεθος.

συμπεριφέρονται μέσα στὰ πλαίσια τοῦ νόμου τῆς προσφορᾶς πρός τό σύνολο, και ποτέ δέν συμβαίνει νά κάνουν κάτι πού ώφελει τά ίδια ἢ τὶς ὑποομάδες εἰς βάρος τῶν ὑπολοίπων. Αὐτὴ ἡ τέλεια κοινωνικὴ άρμονία πού βασιλεύει μέσα στὴν κυψέλη, κατωχυρωμένη ἀπὸ τὸν νόμο τῆς προσφορᾶς πρὸς τὸ σύνολο, δὲν διαταράσσεται ποτέ. 'Αμφισδήτηση τοῦ ρόλου τοῦ καθενὸς ἐκ μέρους τῶν ἄλλων **εἶν**αι άδιανόητη, δὲν παρατηρήθηκε σὲ καμμιά περίπτωση. Τίποτε δὲν δείχνει, ότι διεξάγεται κάποιου είδους άναμέτρηση θελήσεων μεταξύ τῶν μελῶν τῆς κυψέλης, κανενὸς εἴδους βία ἢ καταπίεση ἢ ἀδικία ή άρπακτική όρμή ή άπατηλή ἐνέργεια δὲν ἔχει θέση μέσα στήν κοινωνία τῶν μελισσῶν. (4) Τίποτε ἐπίσης δὲν δείχνει, ὅτι οἱ διάφορες «τάξεις» ἀποτελοῦν ώργανωμένα ὑποσύνολα μὲ δικούς τους ἡγέτες έπι κεφαλής, με ίδια συμφέροντα και με σύγκρουση άρμοδιοτήτων, ὅπως καὶ τίποτε δὲν φανερώνει ὅτι διεξάγεται οἱαδήποτε «ταξική» διαμάχη, φανερή ἢ ύποδόσκουσα, σχετική μὲ τὸν ρόλο κάθε «τάξεως» μέσα στη ζωή τῆς κοινότητας. Ἡ κυψέλη ἀποτελεῖ ἕνα καὶ μοναδικό συμπαγές σύνολο καὶ ὄχι ἄθροισμα ὑποσυνόλων, δὲν άσκεῖται μέσα σ' αὐτὴν κανενὸς εἴδους ἐξουσία καὶ ὑπόκειται ἁπλῶς σὲ μιὰ φυσικὴ ἔ ν α ρ χ η δομή, μὲ μιὰ λέξη ἀποτελεῖ «᾿Αρχή».

<sup>(</sup>α) 'Ακόμη καὶ ἄν ἡ βασίλισσα πεθαίνη ἢ σκοτώνεται, όλόκληρος ὁ πληθυσμός της κυψέλης συσπειρώνεται γύρω ἀπὸ τὸ νεκρό της σῶμα. Περίπτωση «βίαιας» ἐνέργειας θὰ μπορούσε νὰ θεωρηθη ἡ αὐτοκτονία ἡ, κατ' ἄλλους, ὁ φόνος τῶν κηφήνων ἀπὸ τοὺς φρουρούς, μετὰ τὴν ἐκτέλεση τῆς ἀποστολῆς τους, δηλαδή μετὰ τὴν γονιμοποίηση της βασίλισσας. 'Αλλά τοῦτο συμβαίνει, διότι ἡ παράταση τῆς παρουσίας τους δὲν εἴναι ὁ ρ θ ἡ, ἐπειδὴ δχι μόνον εἶναι ἄχρηστη γιὰ τὴν ἐπιβίωση τῆς κοινότητας, ἀλλά καὶ ἐπιζήμια, δεδομένου ὅτι οἱ κηφηνες δὲν συμμετέχουν πιὰ λειτουργικὰ στὴ ζωή τῆς κυψέλης —καὶ ὅχι διότι καταναλίσκουν τεράστιες ποσότητες μέλιτος. Έπομένως δ φόνος τῶν κηφήνων δὲν εἶναι ἔκρραση τῆς δρμῆς ἐπιβολῆς τῶν φονέων τους (φρουρῶν) ἀλλά α ἴ σ θ η σ η τ ο ῦ ὁ ρ θ ο ῦ, τοῦ δέοντος γενέσθαι γιὰ τὴν ἐπιβίωση τοῦ συνόλου.

# γ. - Ή κατάσταση τῆς Αρχῆς

Αρχὴ» εἶναι ἡ φυσικὴ κατάσταση ποὺ διέπει τὴ ζωὴ μιᾶς ὁμάδας, κατάσταση κατὰ τὴν ὁποία οἱ θελήσεις συγκλίνουν χωρίς περιορισμοὺς πρὸς τὸν κοινὸ σκοπό, τὴν ἐπιδίωση τοῦ συνόλου, καὶ τὸ ὀρθό, ἡ κοινωνικὴ ἀλήθεια, ἐπικρατεῖ ἀδίαστα καὶ ἄδολα τοῦ λανθασμένου.

Στὴν ἔ ν α ρ χ η ὁ μ ά δ α ἡ ἐπικράτηση τοῦ ὀρθοῦ, τῆς ὰ-λήθειας, γίνεται ἐλεύθερα, αὐθόρμητα καὶ ἀπρόσωπα, δὲν ἀκολουθεῖται ἀπὸ κανένα μέλος ἢ ὑποομάδα καμμιὰ μέθοδος ἢ διαδικασία ἐπιβολῆς, ἡ ὀ ρ θ ό τ η τ α — καὶ μόνον αὐτὴ —εἴναι ίκανὴ νὰ ἐπικρατήση τοῦ λάθους αὐθόρμητα.

Τὸ λ α ν θ α σ μ έ ν ο, ἀφ' ἑτέρου, ὑποχωρεῖ ἐπίσης ἐλεύθερα, ἀδίαστα, αὐτόματα καὶ ἀπρόσωπα, χωρὶς νὰ προηγηθῆ καμμιὰ δίαιη διαδικασία καὶ χωρὶς νὰ ἐφαρμοσθῆ τεχνητὴ μέθοδος παραμερισμοῦ του. Τὸ ἐ σ φ α λ μ έ ν ο ἀπὸ μόνο του σταματᾶ καὶ ἐξοδελίζεται ἀπὸ τὴ ζωὴ καὶ τὴν πρακτικὴ τῆς ὁμάδας. 'Ο ἀτομισμός, ὁ ὁμαδισμός, ἡ δία, ἡ δύναμη, ἡ παραπλάνηση καὶ τὰ ὄργανά τους ἀποτελοῦν φαινόμενα ξένα, ἀσυμδίδαστα πρὸς τὴν κατάσταση 'Αρχῆς.

Μὲ ϐάση τὸν παραπάνω καθορισμὸ ἐννοιῶν συνάγουμε τὸ συμπέρασμα, ὅτι ἡ «᾿Αρχὴ» εἶναι κατάσταση ε ὐ ρ ὑ τ ε ρ η τ ῆ ς «ἡ γ ε σ ί α ς», διότι προϋποθέτει ὅχι μόνο τὴν ἄδολη, ἀδίαστη καὶ αὐθόρμητη ἀποδοχὴ τοῦ ὀρθοῦ ἐκ μέρους ὅλων τῶν μελῶν, ἀλλὰ καὶ τὸν αὐθόρμητο καὶ ἀδίαστο παραμερισμὸ τοῦ ἐσφαλμένου ἐπίσης ἐκ μέρους ὅλων τῶν μελῶν. Στὴν πραγματικότητα, ὁ ρόλος τῶν «κυδερνωμένων» —ὁ ὅρος εἶναι κατεστημένος καὶ ἀτυχὴς—στὴν ἔ ν α ρ χ η ὁ μ ά ιδ α εἶναι ἴσης σπουδαιότητας μὲ τὸν ρόλο τῶν «κυδερνώντων», δεδομένου ὅτι γιὰ τὴν ὕπαρξη καταστάσεως ᾿Αρχῆς, ὁ αὐθόρμητος καθολικὸς παραμερισμὸς τῆς ἐσφαλμένης σκέψεως ἀφ᾽ ἑνὸς καί, ἐξ ἄλλου, ἡ αὐθόρμητη καθολικὴ ἀναγνώρι-

ση τῆς ὀρθῆς σκέψεως ἀποτελοῦν προϋποθέσεις ἐξ ἴσου ἀπαραίτητες. ᾿Ακριδῶς εἰπεῖν, καὶ τὰ δύο αὐτὰ γεγονότα συμβαίνουν ταυτόχρονα, εἴναι ἑνιαῖο φαινόμενο, εἴναι ἕ ν α γεγονός, ὅχι δύο, ὅπως ἄλλωστε καὶ οἱ δύο ὑποσμάδες, τῶν διοικούντων καὶ τῶν διοικουμένων, δὲν διακρίνονται μεταξύ τους, δὲν ὑπάρχει διάσπαση, πρόκειται γιὰ σ ύ ν ο λ ο καὶ τίποτε ἄλλο.

Θὰ ἔλεγε κανεὶς ὅτι στὴ ν ἔναρχη κοινωνία τὰ μέλη δὲν κυδερνοῦν οὅτε κυ-δερνῶνται, ἀλλὰ ὅλα ὑπόκεινται ἀπλῶς στὶς «ἐντολὲς» μιᾶς ἀπρόσωπης, ἄυλης, ὑπερὅατικῆς ᾿Αρχῆς, ταυ-τόσημης μὲ τὴν κοινωνικὴ ἀλήθεια, ποὺ πρακτικὰ ἐκφράζεται μέσα στὸν σκοπὸ τῆς ἐπιδιώσεως καὶ ἐλευθερώσεως τῆς κοινωνίας. Μέσα στὴν ἔναρχη κοινωνία ὅλοι οἱ ρόλοι σκοπεύουν στὴν προσφορὰ πρὸς τὸ σύνολο, εἶναι λειτουργήματα.

ή ἔλλειψη φαινομένων ἐπιδολῆς δὲν παρατηρεῖται μόνο μέσα στὰ πλαίσια τῆς κυψέλης, ἐπεκτείνεται σ' όλόκληρο τὸ εἶδος τῶν μελισσῶν ὅλου τοῦ Κόσμου. Ποτὲ δὲν παρουσιάσθηκε περίπτωση συγκρούσεως, ἐπιθέσεως, ἀρπακτικῆς ἐνέργειας μεταξύ δύο μελισσῶν ἢ μεταξύ δύο κυψελών. "Αν ή αὔξηση τοῦ πληθυσμοῦ τους εἶναι τόση, ώστε νὰ γίνεται ἀδύνατη ἡ διατροφή τους, τότε δημιουργείται τὸ σ μ ῆ ν ο ς, πού ἀναχωρεῖ σὲ ἄλλο μέρος γιὰ νὰ συγκροτήση ἀ π ο ικ ί α, χωρίς νὰ θίξη στὸ ἐλάχιστο τοὺς «πόρους ζωῆς» τῆς «μητροπόλεως» ἢ ἄλλων γειτονικῶν κυψελῶν. Καὶ ἄν ἡ ἔλλειψη δυνατοτήτων ζωῆς εἶναι ἀδύνατο νὰ καλυφθῆ μὲ οἱοδήποτε τρόπο, τὸ σύνολο θὰ πεθάνη ἀπὸ πεῖνα, χωρὶς ποτὲ νὰ σκεφθῆ νὰ άρπάξη μὲ ἐπίθεση τὸ μέλι ἄλλης κυψέλης. Ἡ ὑπερθατικὴ ᾿Αρχή, στὴν ὁποία ὑπόκειται δλόκληρο το είδος, άπαγορεύει την στέρηση της Έλευθερίας τῶν μέν ἀπὸ τοὺς δέ, ἔστω κι ἂν τοῦτο σημαίνη στέρηση ζωῆς. Τὸ φαινόμενο τῆς ζωῆς, ἂν δὲν ἀποτελῆ ἔκφραση τῆς Ἐλευθερίας, ἀποτελεῖ χωρίς ἀξία — καὶ ἡ Φύση τὸ γεγονὸς καταργεῖ, τὸ σταματᾶ.

### δ. - Τὸ πραξικόπημα τῶν τρελλῶν κηφήνων

Ας ύποθέσουμε τώρα, ὅτι ἡ ὁρμὴ τῆς ἐπιδολῆς ἐμφανίζεται ξαφνικὰ μέσα στὴν ἔναρχη κοινωνία τῶν μελισσῶν, ὅτι τὰ μέλη τῆς ὁμάδας, καθένα ξεχωριστὰ ἢ συσπειρωμένα σὲ ὑποομάδες, παύουν νὰ εἶναι ἐκτελεστικὰ ὄργανα τῆς ἀπρόσωπης ᾿Αρχῆς, τοῦ ἀνώτατου σκοποῦ τῆς ἐπιδιώσεως, καὶ μεταδάλλονται σὲ ὅργανα διαφόρων θελήσεων, ἀτομικῶν ἢ ὁμαδικῶν.

Γιὰ νὰ μιλᾶμε μὲ συγκεκριμένα ἐκφραστικὰ μέσα, ἄς ὑποθέσουμε ὅτι μιὰ ὑποομάδα, π.χ. οἱ κηφῆνες, τρελλαίνονται, ἀποβάλλουν τὸ ἔνστικτο αὐτοσυντηρήσεως, καταλαμβάνονται ἀπὸ τὴν ὁρμὴ ἐπιβολῆς καὶ μιὰ νύχτα συλλαμβάνουν τὴ βασίλισσα, τὴν θέτουν ὑπὸ περιορισμόν, ἀρνοῦνται οἱ ἶδιοι τὴ φυσική τους ἰδιότητα σὰν κηφῆνες καὶ γίνονται θέσει ἡγεσία, ἀναλαμβάνοντας αὐτοὶ τὴν ἐκτέλεση τοῦ ρόλου καὶ τῆς ἀποστολῆς τῆς βασίλισσας μέσα στὴν κυψέλη.

"Ας δοῦμε τώρα τὰ ἀποτελέσματα ποὺ κατὰ λογικὴν ἀναγκαιότητα θὰ προκαλέση μέσα στὴν κυψέλη τὸ πραξικόπημα τῶν τρελλῶν κηφήνων:

- α) Έγκαταλείπεται καὶ ἐκμηδενίζεται ὁ ἀληθινὸς ρόλος, τὸ λειτούργημα τῶν ἴδιων ὡς κηφήνων, ρόλος ἀπαραίτητος γιὰ τὴν λειτουργία, ἐλευθέρωση καὶ προκοπὴ τοῦ συνόλου, δημιουργεῖται κ ε ν ό
- δ) Ἐκμηδενίζεται ὁ ἀληθινὸς ρόλος, τὸ λειτούργημα τῆς δασίλισσας, ρόλος ἐπίσης ἀπαραίτητος γιὰ τὴ λειτουργία, ἐπιδίωση καὶ προκοπὴ τῆς κυψέλης, δημιουργεῖται νέο κενό.
- γ) 'Η ὑποομάδα τῶν θέσει ἡγετῶν ἀναλαμβάνει ἔνα νέο, ψεύτικο, «παρὰ φύσιν» ρόλο, ποὺ ἀπορρέει ἀπὸ τὴν ὁρμὴ τῆς θελήσεως ἐπιδολῆς ἐπὶ τῶν ὑπολοίπων ὑποομάδων.
  - δ) ή ξκπτωτη δασίλισσα, μη μπορώντας έξ άνάγκης να άσκή

ση τὸν «φύσει» ρόλο της, δὲν μπορεῖ ταυτόχρονα ἐκ φύσεως νὰ ἀσκήση τὸν νέο, τὸν «θέσει» ρόλο της (ὡς ὑφισταμένη τῶν φύσει διαφορετικῶν πρὸς αὐτὴν μελῶν τῆς κοινωνίας) μὲ συνέπεια νὰ ἀναπτύσση καὶ ἡ ἴδια τὴν θέληση ἐπαναφορᾶς της στὸν φυσικὸ ρόλο της, θέληση ποὺ ἀποτελεῖ τὴν ἐκ διαμέτρου ἀντίθετη θέληση πρὸς τὴν ὁρμὴ ἐπιδολῆς τῶν τρελλῶν κηφήνων.

- ε) Τὰ ἄλλα μέλη τοῦ συνόλου, ἐργάτιδες καὶ φρουροί, εὑρισκόμενα μέσα σὲ κατάσταση ἀναμετρήσεως τῶν ὑπερανεπτυγμένων θελήσεων μεταξὺ ὅασίλισσας καὶ κηφήνων, συντάσσονται πρὸς τὴ μία ἢ τὴν ἄλλη πλευρά, ἀλλὰ καὶ ἀναπτύσσουν τὰ ἴδια τὴν θέληση ἐπιϐολῆς, ἀποβάλλουν τὸν ἀληθινὸ ρόλο τους, τὸ λειτούργημά τους, ποὺ ἀπορρέει ἀπὸ τὴν φυσικὴ αἴσθηση τοῦ ὀρθοῦ (ͼ) καὶ ὑποδύονται νέους παρὰ φύσιν ρόλους, ποὺ ἀπορρέουν ἀπὸ τὴν παρουσία μιᾶς ψεύτικης ἡγεσίας καὶ εἴναι ἀσυμβίδαστοι πρὸς τὴν ἐπιδίωση καὶ προαγωγὴ τῆς κοινότητας.
- στ) Γενικά, μέσα στὴν κυψέλη ἐπιδάλλεται καὶ κυριαρχεῖ μιὰ νέα κατάσταση, στὴν ὁποία ἡ αὐθόρμητη αἴσθηση τοῦ ὀρθοῦ, τὸ ἔνστικτο αὐτοσυντηρήσεως, ἡ φυσικὴ ἀλήθεια, ἡ ἐλευθέρωση καὶ ἡ δικαιοσύνη, δὲν ἔχουν θέση, ἐνῶ ὅασιλεύει ἡ δύναμη, ἡ Ϭία, ἡ καταπίεση, τὸ ψεύτικο καὶ τὸ ἀφύσικο, ἡ άρπακτικότητα, ἡ διάσπαση καὶ σύγκρουση μεταξὺ ὑποομάδων καὶ μελῶν καὶ σὲ τελευταία ἀνάλυση ἡ πλήρης ἀποσύνδεση τῶν ἐνεργειῶν τους ἀπὸ τὸν τελικὸ σκοπὸ τοῦ συνόλου καὶ ἡ διακοπὴ τῆς λειτουργίας του. Ἡ νέα αὐτὴ νοσηρὴ κατάσταση ποὺ διαδέχθηκε τὴν κατάσταση ᾿Αρχῆς, εἶναι ἡ κατάσταση τῆς ἐξουσίας. (6)

<sup>(</sup>α) "Οσοι θεωρούν άδόκιμη την εκφραση προσική αξοθηση του όρθού», προκειμένου περί εντόμων -έμεξς την θεωρούμε άληθέστατη— ας την αντικαταστήσουν με τον κατεστημένο δρο «Ενστικτο».

<sup>(6)</sup> Ἡ ἴδια ἀνατροπή της καταστάσεως ᾿Αρχῆς, που προχαλεί το πραξικόπημα μιᾶς «τάξεως» μέσα σὲ μία Συψέλη, θὰ ὑπάρξη καὶ σὲ «δια - χυψελικό» ἐπίπεδο. ἄν μία χυψέλη διενεργήση πραξικόπημα εἰς δάρος ἄλλης χυψέλης.

## ε. - Τὸ σύμπτωμα τῆς ἐξουσίας

 $\mathbf{O}$ ταν ἰσχύη ἡ ἐξουσία, ἡ ζωὴ τῆς κοινότητας διέπεται ἀπὸ τὴν νοσηρὴ ἀνάγκη ἐπιθολῆς τῶν μὲν ἐπὶ τ**ῶν δέ, καὶ ὄχι ἀπὸ** τὴν άληθινή άνάγκη τῆς όμαδικῆς συμδιώσεως. Ἡ «ἀνάγκη» ἐπιδολῆς τῶν μὲν ἐπὶ τῶν δέ, παρὰ φύσιν καὶ ψεύτικη καθ' ἑαυτήν, ἐπιδρᾶ σὰν καταλύτης πάνω στό πνεῦμα καὶ στὴν φυσικὴν ὑπόσταση τῶν ἀτόμων και δμάδων. Τὸ ἔνστικτο αὐτοσυντηρήσεως διαστρέφεται ή έξαφανίζεται, ή αἴσθηση τοῦ ὀρθοῦ ἀντικαθίσταται ἀπὸ τὴν ψευδαίσθηση, ένῶ τὴν προσφορὰ πρὸς τὸ σύνολο (λειτούργημα) διαδέχονται δυναμικές ένέργειες καὶ δραστηριότητες ποὺ ἀποδλέπουν στὴν ἐπίτευξη τῆς κυριαρχίας τῶν μὲν ἐπὶ τῶν δέ, μὲ διαδικασίες, μεθόδους καὶ μέσα κατ' ἀνάγκην τεχνικά, ψεύτικα καὶ ἀφύσικα. Μέσα στὴν χαώδη, νόθο καὶ παρά φύσιν κατάσταση τῆς ἐξουσίας, δυνατότητες ἐλευθερώσεως καὶ δικαιοσύνης δὲν ὑφίστανται, ἐνῶ ὁ παράγων θέληση, ἀποδεσμευμένος καὶ ἀνεξάρτητος ἀπὸ τὴν ἀλήθεια, τὴν αἴσθηση τοῦ κοινωνικῶς ὀρθοῦ, ἀναπτύσσεται καὶ δρᾶ μὲ ἐκδηλώσεις ἀνεξέλεγκτες. "Αν τὰ φαινόμενα δόλος καὶ δία είναι ἀπολύτως ἀσυμδίδαστα πρός τὴν κατάσταση 'Αρχῆς, ἀποτελοῦν, ἀντίθετα, τὶς ἀπολύτως ἀπαραίτητες προϋποθέσεις γιὰ τὴν κατάσταση τῆς ἐξουσίας.

Τὸ ἀφύσικο, ψευδὲς καὶ καταστρεπτικό στὴν κατάσταση ἐξουσίας κοινωνικὰ ἐκφράζεται ἀκριδῶς ἀπὸ τὸ γεγονὸς ὅτι μηδενίζεται ὁ ἀληθινὸς ρόλος τῶν διοικουμένων, ὅπως μηδενίζεται καὶ ὁ ἀληθινὸς ρόλος τῶν διοικούντων. Ἡ όμάδα δὲν αὐτοελέγχεται καὶ δὲν αὐτοσυντηρεῖται, δὲν λειτουργεῖ σὰν ὁμάδα, κανεὶς δὲν παίζει τὸν ἀληθινὸ ρόλο του γιὰ τὴν ἐπίτευξη τοῦ γενικοῦ σκοποῦ. Ἡ «ἡγεσία», τεχνητὸ καὶ ψεύτικο προϊὸν τῆς θελήσεως καὶ τῆς δυνάμεως, εἶναι ἡγεσία «θέσει» καὶ ὄχι «φύσει», καὶ ἡ ἄσκηση τῆς διοικήσεως ἐκ μέρους της δὲν εἶναι πραγματική, εἶναι ἐπίσης ψεύτικη τυφλὴ δραστηριότητα, στερημένη τοῦ στοιχείου τῆς ὀρθότητας, μ' ἄλλα λόγια δὲν εἶναι ἡγεσία, εἶναι παραχάραξη, διαστροφή, «διοίκηση - ψέμα, διότι θ ἐ λ ε ι, ὁ π λ ῶς, ν ὰ ε ἷ ν α ι ἡ-ναι διοίκηση - ψέμα, διότι θ ἐ λ ε ι, ὁ π λ ῶς, ν ὰ ε ἷ ν α ι ἡ-ναι διοίκηση - ψέμα, διότι θ ἐ λ ε ι, ὁ π λ ῶς, ν ὰ ε ἷ ν α ι ἡ-ναι διοίκηση - ψέμα, διότι θ ἐ λ ε ι, ὁ π λ ῶς, ν ὰ ε ἷ ν α ι ἡ-ναι διοίκηση - ψέμα, διότι θ ἐ λ ε ι, ὁ π λ ῶς, ν ὰ ε ἷ ν α ι ἡ-ναι διοίκηση - ψέμα, διότι θ ἐ λ ε ι, ὁ π λ ῶς, ν ὰ ε ἷ ν α ι ἡ-ναι διοίκηση - ψέμα, διότι θ ἐ λ ε ι, ὁ π λ ῶς, ν ὰ ε ἷ ν α ι ἡ-ναι διοίκηση - ψέμα, διότι θ ἐ λ ε ι, ὁ π λ ῶς ο ν ὰ ε ἷ ν α ι ἡ-ναι διοίκηση - ψέμα, διότι θ ἐ λ ε ι, ὁ π λ ῶς ο ν ὰ ε ἷ ν α ι ἡ-ναι διοίκηση - ψέμας διοίκηση - ψέμας διότι θ ἐ λ ε ι, ὁ π λ ῶς ο ν ὰ ε ἷ ν α ι ἡ-ναι διοίκηση - ψέμας διοίκηση - ψέμας διότι θ ἐ λ ε ι, ὁ π λ ῶς ο ν ὰ ε ἷ ν α ι ἡ-ναι διοίκηση - ψέμας διοίκηση - ψέμας διότι θ ἐ λ ε ι ο ἐ λ ε ι ο ἐν α ι ἡ-ναι διοίκηση - ψέμας διοίκηση - ψέμας διότι θ ἐ λ ε ι ο ἐν παι διοίκηση - ψέμας διοίκη - Ε κα πανανική - ἐν κα κα διακούν - Ε κα κα τα τι διακούν - Ε κα κα κα τα κα τα κα κα τα κα

γεσία, χωρὶς νὰ εἶναι. Δὲν ἔχει ἡγετικὸ κοινωνικό σκοπό —τὴν ἐπιδίωση καὶ προαγωγὴ τῆς ὁμάιδας — ἀλλὰ ἁπλῶς τὴν ἐπιδολὴ τοῦ ἑαυτοῦ της, διὰ μέσου τῆς ἰσοπειδώσεως, ἐξουδετερώσεως τῆς φυσικῆς συνοχῆς τῆς κοινότητας.

'Αφ' ἑτέρου, οἱ «διοικούμενοι», ἐπίσης τεχνητό καὶ ψεύτικο προϊόν τῆς δίας καὶ τοῦ δόλου, εἶναι ὁμοίως «θέσει» καὶ ὅχι «φύσει» διοικούμενοι καὶ ὁ ρόλος τους σὰν μελῶν τοῦ συνόλου δὲν εἶναι ἀληθινός, εἶναι ἀναγκαστικὴ κατάσταση στερημένη ἐπίσης τοῦ μέτρου τῆς ὀρθότητας. 'Ο σκοπός τους δὲν εἶναι ἡ ἐπιδίωση ἐπίσης τῆς ὁμάδας, ἀλλὰ ἐκ διαμέτρου ἀντίθετος: διάλυση τῆς ὁμάδας σὰν μέσον ἀπελευθερώσεώς τους ἀπὸ τὸν ζυγὸ τῆς ἐξουσίας.

Στὴν κατάσταση ἐξουσίας δὲν ὑ π ά ρ χει ὁ μ ά δ α, ἡ δλότητα αὐτοκαταργεῖται, πεθαίνει, κάτω ἀπὸ τὸ δάρος τοῦ ἀφύσικου, τοῦ ἀνελεύθερου καὶ τοῦ παράλογου. Ἐξουσία εἶναι ἀκριδῶς τὸ ἀντίθετο τῆς ᾿Αρχῆς, εἶναι ἡ τυπικώτερη μορφὴ ἀναρχίας.

### στ. — Ἡ ἀνθρώπινη ἐξουσιαστική κοινωνία

Εκεῖνο ποὺ δὲν συμβαίνει ποτὲ στὴν κυψέλη, δηλαδὴ ἀφ' ἑνὸς τὴ βίαιη ἀνατροπὴ τῆς φυσικῆς ἀρμονίας καὶ ἡ ἀφύσικη ἀλλαγὴ τῶν ἀληθινῶν ρόλων τῶν μελῶν τῆς κοινότητας καὶ ἐξ ἄλλου ἡ ἀποσύνδεση τῶν ἐνεργειῶν τους ἀπὸ τὸν τελικὸ σκοπὸ τῆς ὁμάδας καὶ τὸ ὁποῖο ἐξετάσαμε σὰν ἁπλῆ ὑπόθεση παραπάνω— ἔχει συμδῆ στὴν πραγματικότητα στὴν κοινωνία τοῦ ἀνθρώπινου εἴδους. Αὐτὸ ποὺ χαρακτηρίζει κυριώτατα τὴν φάση ποὺ διανύει τώρα ἡ ἀνθρωπότητα εἶναι ἀκριδῶς ἡ ὑπερτέλεια τῆς ὁρμῆς τῆς θελήσεως, ὑπερτέλεια ποὺ σήμερα ἀναπτύσσεται ἰλιγγιωδῶς, σὲ βαθμὸ ποὺ νὰ μπορῆ πιὰ κανεὶς νὰ ἐκτιμήση ὅτι ἡ ὑπερανάπτυξη τῶν κεράτων τοῦ ἀνθρώπινου μεγάκερου καὶ ἡ διαδικασία τῆς ἀκινητοποιήσεως καὶ τῆς αὐτοκαταστροφῆς του συμπληρώνουν τὸν κύκλο τῆς όλοκληρώσεως ποὺ ταυτίζεται μὲ τὴν ἐξαφάνιση τοῦ ἀνθρώπινου εἴδους ἀπὸ τὸν πλανήτη μας. "Ας παρατηρήσουμε τὰ πιὸ χαρακτηριστικὰ συμπτώματα τῆς θανάσιμης καταστάσεως ἐξουσίας στὴν ὁποία ἔχει περιέλθει ἡ ἀνθρώπινη κοινωνία.

Ή ύπεραναπτυσσόμενη θέληση ἐπιδολῆς σχηματοποιεῖται σὲ πληθώρα ἐξουσιαστικῶν τύπων καὶ μέσων, ποὺ καθημερινῶς πολλαπλασιάζονται καὶ παίρνουν ἐντελῶς νέες μορφές. Ἡ κλασσικὴ μορφὴ ἐξουσίας, τὸ Κράτος, στὴν οὐσία σήμερα ἔχει ὑπερκερασθῆ καὶ ἡ θέληση ἐκφράζεται μὲ πολλὲς ἄλλες μορφὲς ποὺ ἀφοροῦν ὅλα τὰ ἐπίπεδα τῆς ζωῆς, ἀτομικῆς καὶ ὁμαδικῆς. Θεσιμοί ἐκ πρώτης δ-ψεως ἀντιεξουσιαστικοί, συναρτημένοι πρὸς τὴ γνώση καὶ τὴν ἀλήθεια καὶ ὅχι πρὸς τὴ θέληση καὶ τὴ δύναμη, ἔχουν ψευτίσει καὶ κατάντησαν μοχλοὶ ἐξουσίας. Τὰ λειτουργήματα δὲν ἀποτελοῦν προσφορὰ πρὸς τὸ σύνολο, ἀλλὰ ἀκριδῶς τὸ ἀντίθετο. δηλαδὴ δραστηριότητες γιὰ τὴν ἐξυπηρέτηση, τὴν ἀπόκτηση δυνάμεως καὶ πλούτου, ἐκείνων ποὺ τὰ ἀσκοῦν εἰς βάρος τοῦ συνόλου. Παιδεία, Τέχνη, Ἐπιστήμη, ὅπως καὶ οἱ μέθοδοί τους, ἡ ἔρευνα, ἡ ἀναζήτηση τοῦ

όρθοῦ, ἀντικαθίστανται μὲ ἀντίστοιχα ὑποκατάστατα, στὰ ὁποῖα ἡ ἀλήθεια παραχωρεῖ τὴ θέση της στὸ ἐξουσιαστικὸ δόγμα, ἡ ἐλευθέρωση ξεπέφτει σὲ κατάσταση πνευματικῆς τυποκρατίας καὶ ἡθικοῦ διασμοῦ, ἡ δικαιοσύνη ἀνατρέπεται ἀπὸ τὴν παρανοϊκὴ ἐξουσιαστικὴ ἀρχὴ τῆς ἰσότητας. Πελώρια καὶ ἐπικίνδυνα ψεύδη, ὅπως ἡ τεχνοκρατία καὶ ὁ οἰκονομισμός, ἀναλαμβάνουν νὰ παίξουν καίριο ρόλο στὴν ἀνθρώπινη κοινωνία, μόνο —καὶ— μόνο ἐπειδὴ δημιουργοῦν δύναμη καὶ στηρίζουν ἄτομα, ὑποομάδες καὶ τὴν ἀφύσικη κατεστημένη τάξη πραγμάτων.

Οἱ ἀνθρώπινες κοινωνίες διασπῶνται σὲ κλίκες καὶ σὲ κάστες, σὲ ἀλληλομαχόμενες ὁμάδες, μὲ μοναδικὸ κίνητρο τὴν ἀποτελεσματικώτερη ἄσκηση τῆς ὁρμῆς ἐπιδολῆς τῆς καθεμιᾶς πάνω στὶς ἄλλες. Ἡ ἀνθρώπινη κοινότητα παρουσιάζει εἰκόνα πλήρους διαλύσεως καὶ γενικῆς συγκρούσεως, κατὰ τὴν ὁποία τίποτε δὲν ὑπαγορεύεται ἀπὸ τὴν αἴσθηση τοῦ γενικοῦ συμφέροντος, ἀλλὰ ὅλα ἐξαρτῶνται ἀπὸ τὴν τυφλὴ ἀναμέτρηση τῆς θελήσεως καὶ τῆς δυνάμεως τῶν διαφόρων μερῶν.

Μέσα στὴν γενικὴν αὐτὴν ἀνατροπὴ οἱ φορεῖς τῆς ὑπερανεπτυγμένης θελήσεως, ἐξουδετερώνουν τοὺς φύσει ἡγέτες, τοὺς φορεῖς τῆς γνώσεως καὶ τοῦ ὀρθοῦ, σ' ἔναν ἀγῶνα, στὸν ὁποῖο χρησιμοποιοῦνται μέσα καὶ μέθοδοι δίαιης ἢ δόλιας ἐξουδετερώσεως καὶ ὅχι φυσικῆς καὶ ἀδίαστης ἀναδείξεως. Τὰ διάφορα ἐπίπεδα τῶν κοινωνιῶν, ἔχοντας στερηθῆ τῆς φυσικῆς ἡγεσίας τους καὶ ἔχοντας ταυτόχρονα ἀπολέσει τὸν ἀληθινὸ ρόλο τους μέσα στὸ σύνολο, συμπαρασύρονται μέσα στὴ δίνη τῶν ψευδαισθήσεων καὶ τῆς ἀναμετρήσεως 
καὶ γίνονται πηγὲς ἀμφισδητήσεως μιᾶς ἀνάξιας κρατούσης τάξεως πραγμάτων, μεταβαλλόμενα σὲ ἐνεργὰ στοιχεῖα τῆς ἀναρχίας.

Αὐτὴ ἡ κατάσταση ἀναρχίας, μοιραία καὶ ἀναγκαστικὴ ἀπόρροια τῆς καταστάσεως ἐξουσίας, δηλαδὴ τῆς ἀνατροπῆς τῆς ἔναρχης κοινωνίας, χαρακτηρίζει ἀπ' ἄκρου εἰς ἄκρον ὅλες τἰς ἐκδηλώσεις τῆς ζωῆς μας. Ἡ σύγχυση ἰδεῶν, ὁ ὑλισμός, ὁ οἰκονομισμὸς καὶ ὁ καταναλωτισμός, ἡ τεχνοκρατία, τὰ πολιτικοκοινωνικὰ δόγματα, ὁ ἀτομισμὸς ἢ ὁμαδισμός, ἡ ἐξαχρείωση τῶν ἀτόμων καὶ τῶν ὁμάδων, ἡ καταστροφὴ τῆς Φύσεως, ἡ ἀναξιοκρατία, ἡ ὑποδούλωση, ἡ διαφθορὰ δὲν εἶναι στὴν πραγματικότητα τίποτε ἄλλο, παρὰ οἱ τραγικὲς συνέπειες τῆς ἡθικῆς, πνευματικῆς, πολιτικῆς καὶ κοινωνικῆς ἀναρχίας, ποὺ συνεπάγεται ἡ ἀνατροπὴ τῆς ᾿Αρχῆς ἀπὸ τὴν ἐξουσία.

Καὶ ἀφ' ἐτέρου ἡ ἀποδλάκωση καὶ ἡ ἀποκτήνωση ἀτόμων καὶ όμάδων, ή ἐκμηδένιση τῆς αἰσθήσεως τοῦ ὀρθοῦ καὶ τῆς ἀληθινῆς σκέψεως ἀπό τὰ έξουσιαστικά δόγματα, δ ὑποχθόνιος φόβος, τὸ ἄγχος και ή άνασφάλεια, ή μανιώδης προσκόλληση στήν έξουσιαστική ύλη καὶ στὸ ἐξουσιαστικὸ χρῆμα, ἡ ἀποδολὴ οἱουδήποτε ἀνώτερου ίδεαλιστικοῦ στοιχείου καὶ άλήθειας ἀπὸ τὴν ἀνθρώπινη προσωπικότητα, ή καταπίεση, ή μαζοποίηση, ή χαμέρπεια, ή άρπακτικότητα και τόσες άλλες άρρώστιες τῆς ἀνθρωπότητας δὲν είναι τίποτε άλλο, παρά τὰ ἐγκληματικὰ ἀποτελέσματα τῆς θελήσεως ἐπιβολῆς μιᾶς ἀφύσικης καὶ πωρωμένης ἐξουσίας, ποὺ «κοντύνει» καὶ συμπιέζει τοὺς «ὑπηκόους» της, τοὺς φέρνει στὰ δικά της μικρά, ἀσήμαντα μέτρα, και μπορεί έτσι νὰ τούς έξουσιάζη. Οι τρελλοί κηφῆνες, πού δρίσκονται ἐπικεφαλῆς τῆς ἀνθρωπότητας, ὄντας θέσει καὶ ὅχι φύσει ήγέτες, δὲν μποροῦν νὰ αὐτοελέγχωνται καὶ νὰ αὐτοσυντηροῦνται, γι' αὐτὸ προσπαθοῦν νὰ παρατείνουν τὴν κυριαρχία τους ἐλέγχοντας τὸ πνεῦμα καὶ τὴν φυσικὴ δύναμη τῶν εὐρισκομένων ἐκτὸς ήγεσίας και μεταβάλλοντας τοὺς κυβερνώμενους σὲ θέσει ὑπηκόους, ἀφοῦ δὲν εἶναι φύσει κατώτεροί τους.

# ζ. — Στὴν αὐγὴ τῆς ίστορίας

 $\prod$ ότε ή δρμή τῆς ἐπιδολῆς τοῦ ἀνθρώπινου εἴδους μπῆκε στὴ φάση τῆς ὑπερτέλειάς της, ἀνέτρεψε τὴν κατάσταση ᾿Αρχῆς καὶ έγκαθίδρυσε την κατάσταση έξουσίας στὶς κοινότητές του; Είναι πολύ δύσκολο νὰ προσδιορισθη ίστορικὰ ή ἐμφάνιση τῆς ἐξουσίας, διότι τὰ παλαιότερα συμπτώματά της χάνονται μέσα στὰ δάθη τῆς προϊστορίας. Φαίνεται, ὅτι ἀφοῦ τὸ ἀνθρώπινο εἶδος ἔζησε σὲ κοινωνἶες 'Αρχῆς γιὰ χρονικό διάστημα πολλῶν χιλιάδων ἐτῶν, διάστημα κατά τὸ όποιο προήγετο συνεχῶς καὶ δελτιωνόταν, ἄρχισε ξαφνικά νὰ ἀναπτύσση ώρισμένες ἀρχικὰ ἀτελεῖς μορφὲς ἐξουσίας σὲ ἐποχές πού έμεῖς δὲν μποροῦμε νὰ ἀνιχνεύσωμε λόγω ἐλλείψεως ίστορικῶν πληροφοριῶν. Ἐκεῖνο ὅμως ποὺ ἀσφαλῶς μποροῦμε νὰ συναγάγουμε είναι, ότι ή ύπερανάπτυξη τῆς έξουσίας συντελείται μέ ρυθμό γεωμετρικής προόδου κατά τὴν ἱστορικὴ περίοδο, δηλαδὴ κατά τις τελευταΐες πέντε έως έξη χιλιετίες. Κατά το διάστημα αὐτό, οἱ ἱστορικὲς εἰδήσεις όλοκάθαρα δείχνουν, ὅτι οἱ ἀρχικὰ ἀτελεῖς μορφές έξουσίας συνεχῶς «τελειοποιοῦνται», έξαπλώνονται καί γιγαντώνονται, γιὰ νὰ πάρουν τελικὰ τὶς τερατώδεις διαστάσεις τῶν συγχρόνων έξουσιαστικών κοινωνιών, διαστάσεις που δέν αφήνουν πιὰ ἀκάλυπτη, ἄθικτη, ἐλεύθερη, ἀληθινή καὶ φυσική καμμιὰ πτυχή τῆς ζωῆς ἢ τῆς σκέψεως κανενὸς ἀτόμου ἢ ὁμάδας ἐξ ὅσων ὑπάρχουν στή Γῆ.

Μπορεῖ νὰ ὑποστηριχθῆ ἡ θεωρία, ὅτι τὸ ἐξουσιαστικὸ καθεστὼς συγχρόνου τύπου, σὰν διαστροφὴ τῆς φυσικῆς ἀνθρώπινης κοινότητας, σὰν δίαιη ἀνατροπὴ τῆς καταστάσεως ᾿Αρχῆς, ἐμφανίσθηκε τὴν αὐγὴ τῆς Ιστορίας στὴν περιοχὴ τῆς Μέσης ᾿Ανατολῆς, κοιτίδας τῆς σημιτικῆς φυλῆς. (α) Ἐκεῖ διάφοροι Σημῖτες «κηφῆνες», (Σαρ-

<sup>(</sup>α) Οἱ δροι Σημίτης, σημιτικός, ἀντισημιτικός κλπ. δὲν χρησιμοποιούνται ἐδῶ, ὅπως καὶ σὲ ἄλλα σημεῖα τοῦ διόλίου αὐτοῦ, μὲ φυλετική σημασία, ἀλλὰ καθαρὰ γεωγραφική καὶ ἀναφέρονται σὲ φαινόμενα ἢ ἀντιλήψεις ποὺ παρουσιάσθηκαν στὴν περιοχή τῆς Μέσης ᾿Ανατολῆς, ἐπέκεινα λαοῦ, Ἔθνους, Κράτους, πολιτισμοῦ, ράτσας κλπ.

γών, Χαμμουραμπί, Γιλγαμές, Τεγλάθ — Φαλασσάρ, 'Ασσουρνασιπάλ, Ναβουχοδονόσωρ, ώρισμένοι Φαραώ, Μωϋσῆς, 'Ιησοῦς τοῦ Ναυῆ, Δαβίδ καὶ ἄλλοι Φοίνικες, 'Ασσύριοι, Σουμέριοι, Βαβυλώνιοι, 'Εβραῖοι, Αἰγύπτιοι ἐξουσιαστὲς) κατελήφθησαν ἀπὸ τὴν μανία τῆς ἐπιβολῆς, ώργάνωσαν τοὺς ὁμοίους τους, ἀνέτρεψαν τὶς φυσικὲς ἡγεσίες τῶν κοινωνιῶν τους, μετέτρεψαν τὰ ὑπόλοιπα μέλη τους σὲ «ὑπηκόους» των, ἐπέβαλαν ἔνα παρὰ φύσιν καθεστὼς δουλείας, δόλου καὶ βίας, συγκέντρωσαν τεράστια ὑλικὰ μέσα καὶ ὡργανωμένες δυνάμεις καὶ ἐξαπολύθηκαν ἐναντίον ἄλλων ἀνθρώπινων συνόλων, γιὰ νὰ ἀνατρέψουν ἐπίσης τὶς ἔναρχες κοινωνίες τους, νὰ ἀντικαταστήσουν τὴν αἴσθηση τοῦ ὀρθοῦ μὲ τὴ θέληση καὶ νὰ ἐγκαθιδρύσουν ἐξουσιαστικὲς καταστάσεις.

Ή σημιτική τρέλλα μεταδόθηκε καί σὲ γειτονικούς, μή σημιτικούς λαούς, ὅπως π.χ. στούς Πέρσες καὶ στούς Μήδους —καὶ ἀργότερα στούς Ρωμαίους— ἐνῶ τὴν ἐποχὴ ἐκείνη (ἔως σχεδὸν τὸν ε΄ αἰῶνα π.Χ.) στὴν Ἑλλάδα ἐπιδιώνει ἡ ἔναρχη κοινωνία, μὲ ἐλάχιστες έμφανίσεις ύποτυπωδῶν ἐξουσιαστικῶν φαινομένων. Πράγματι, κατά τὴν όμηρικὴ περίοδο καὶ τὴν πρώιμη κλασσικὴ ἐποχὴ ἡ ἑλληνική κοινωνία είναι σαφῶς ἔναρχη, δηλαδή ή ήγεσία καὶ τὰ λοιπὰ μέλη της διαδραματίζουν φυσικούς ρόλους. Οἱ δασιλεῖς — ήρωες καὶ οἱ ἄλλοι ἄρχοντες εἶναι φύσει ἡγέτες, πρότυπα διολογικῆς, ἡθικῆς καὶ πνευματικῆς ρώμης, ἀπολύτως ἀποδεκτὰ ἀπὸ τὰ ὑπόλοιπα μέλη τῆς ὁμάδας. Οἱ ἡγέτες ἀσκοῦν λειτούργημα καὶ ὄχι «ρόλους». Περιπτώσεις ἀσκήσεως δίας ἢ δόλου τῶν ἡγετῶν ἐπὶ τῶν ὑπολοίπων μελών, ἢ ἀμφισδητήσεως τῆς θέσεως τῶν πρώτων ἀπὸ τὰ δεύτερα ἢ ἀναμετρήσεως θελήσεων μέσα στοὺς κόλπους τῶν συνόλων δὲν ὑπάρχουν οὔτε διαφαίνονται πουθενά. 'Ακόμη καὶ οἱ δοῦλοι θεωρούνται μέλη τῆς οἰκογένειας, εἶναι πνευματικά ἐλευθερωμένοι (α) Οί δμηρικς και μεθομηρικές έλληνικές κοινωνίες είναι άξιοκρατικές, λειτουργοῦν ἀβίαστα, ἐλεύθερα καὶ δίκαια, παρουσιάζουν αδιατάρακτη έσωτερικήν άρμονία καὶ ένότητα ήθική, πολιτική καὶ κοινωνική, καὶ ύπηρετοῦν σύσσωμες τὸ ὀρθόν, δηλαδή τὸν σκοπὸ τῆς ἐπιδιώσεως καὶ προαγωγῆς τοῦ συνόλου. Φαίνεται, ὅτι ἡ κατάσταση αὐτὴ έξασφαλίζεται ἀπὸ τὸ γεγονὸς ὅτι τὰ πρόσωπα παί-

<sup>(</sup>α) Πόση ύπεροχή στὸν δαθμό ἐλευθερώσεως, ἡθικής καὶ πνευματικής, ὑπάρχει, ἀλήθεια, στοὺς εὐφυέστατους, ἀσύδοτους, ἀθυρόστομους, σχεδὸν ἀνεξάρτητους, «νομικά δούλους» —οἰκέτες τῆς κλασσικής ᾿Αθήνας —ὅπως ἐμφανίζονται π.χ. στὶς κωμωδίες τοῦ ᾿Αριστοφάνη— ἄν τοὺς συγκρίνουμε μὲ τοὺς σήμερα «νομικὰ ἐλεύθερους» μαζανθρώπους, αὐτὰ τὰ θλιδερὰ ἀνδράποδα τῆς λογοκρατικής καὶ τεχνοκρατικής κοινωνίας!...

ζουν ἀσήμαντο ρόλο, ὑποομάδες δὲν ὑπάρχουν, ἐνῶ ἀφ' ἑτέρου διατηροῦν ἀπόλυτο κῦρος ὡρισμένες ἀπρόσωπες ἀρετὲς (ἡ δέσμη τῶν ἀρετῶν ποὺ ἀπορρέουν ἀπὸ τὸ ἡρωικὸ ἰδεῶδες) καὶ ἄυλες ἀξίες, ποὺ προσωποποιοῦνται στὴν μορφὴ διαφόρων θεοτήτων (=ἰδεῶν).

Οἱ θεοποιημένες ἰδέες καὶ ἀρετὲς ἀντὶ τῶν προσώπων, τῶν ὑποομάδων και τῶν κλικῶν ἐξακολουθοῦν και ἐπὶ κλασσικῆς ἐποχῆς νὰ παίζουν πρώτιστο ρόλο στὸν καθορισμὸ τῆς συμπεριφορᾶς τῶν άτόμων και τις λειτουργίες τοῦ συνόλου μέσα στὰ πλαίσια τῶν ἑλληνικών κοινοτήτων. Ἡ ἔννοια τοῦ Κράτους, τοῦ καθεστώτος, παραμένει ἀδύνατη καθόλη τὴν ἑλληνική ἀρχαιότητα καὶ ὁ παράγων θέληση —δύναμη πολύ λίγο διέπει τὴν ζωὴ τῶν ἑλληνικῶν πόλεων - κρατῶν— καὶ πάντως ἐλαχίστων (ὅπως π.χ. Σπάρτης, ᾿Αθηνῶν μετὰ τοὺς Περσικοὺς Πολέμους). Εἶναι χαρακτηριστικό ὅτι ἡ λέξη κράτος (δύναμη, pouvoir, power) δέν χρησμοποιείται στήν άρχαία έλληνικήν δρολογία με τή σημασία τοῦ πολιτικοῦ καθεστῶτος, ἀλλ' άντ' αὐτοῦ χρησιμοποιεῖται ἡ ἄσχετη πρὸς τὴν ἔννοια τῆς δυνάμεως λέξη π ό λις (ἢ Πο λιτεία). Ἡ πολιτική γιὰ τοὺς Έλληνες είναι λειτουργία φυσική. Ἡ έλληνική φυλή, βαθύτατα ἔναρχη καὶ δαθύτατα ἐλευθερωμένη καὶ ἀντιεξουσιαστική, στηρίζει πολιτικά τὴν κοινωνία της πάνω στὸ νόμο τῆς προσφορᾶς καὶ τὴν κτίζει ίδεολογικά πάνω στὸ θεμέλιο τῆς γνώσεως τοῦ ὀρθοῦ, δηλαδή τῶν ἀπροσώπων ἰδεῶν, ἀρετῶν, ἀρχῶν καὶ ἀξιῶν καὶ ὄχι τῆς θελήσεως, τοῦ δόγματος και τῆς δυνάμεως ἢ τῶν προσώπων και τῶν κλικῶν — φορέων αὐτῶν τῶν ἰδιοτήτων. Αὐτὸ ποὺ ἔλεγε ὁ Ξενοφῶν άπευθυνόμενος πρὸς τοὺς Μυρίους, ὅτι «οὐδένα ἄνθρωπον δεσπότην, άλλὰ τοὺς θεοὺς  $(= \tau \wr \varsigma \wr \delta \acute{\epsilon} \epsilon \varsigma)$ , προσκυνεῖτε» (α), ἀποτελεῖ τὸν έπιγραμματικώτερο όσο καὶ ἐπιτυχέστερο χαρακτηρισμό τῆς πολιτικής ἀντιλήψεως τῶν Ἑλλήνων. Καὶ ὅπως θὰ ἐπισημάνουμε στὸν κατάλληλο τόπο, (6) οὔτε κὰν ἡ ἐκστρατεία τοῦ Μεγάλου ᾿Αλεξάνδρου στην 'Ασία είχε έξουσιαστικό σκοπό, άντίθετα έτεινε στην άρση τῆς καταστάσεως ἀναρχίας καὶ ἐξουσιαστικοῦ χάους ποὺ χαρακτηρίζει τοὺς 'Ανατολίτες ἀπὸ τὰ πανάρχαια χρόνια ἕως σήμερα. Σὲ στιγμὲς κακές, οἱ ἑλληνικὲς κοινωνίες μπορεῖ νὰ ἐκδιώκουν τὸν Ήράκλειτο καὶ νὰ τὸν ἀναγκάζουν νὰ καταφύγη στὰ ὅρη, μπορεῖ νὰ δίνουν τὸ κώνειο στὸ Σωκράτη, μπορεῖ νὰ ἐξοστρακίζουν τὸν ᾿Αριστείδη, άλλὰ γρήγορα ξαναβρίσκουν τὸν ἑαυτό τους, καὶ ἀνακαλοῦν τὴν Ἐλευθερία, τὴν Ἀλήθεια, τὴ Σοφία καὶ τὴν Ἀρετή, γιὰ νὰ τὶς λατρεύσουν στοὺς ναούς τους.

<sup>(</sup>α) «Κύρου 'Ανάδασις», Γ, 6, 1.

<sup>(</sup>δ) Βλ. σελίδα 175.

Ή θεωρία ὅτι τὸ πρῶτο πραξικόπημα τῶν τρελλῶν κηφήνων (ἡ γέννηση τῆς ἐξουσίας) ἀποτελεῖ ἔργο Σημιτῶν παραφρόνων ἐνισχύεται ἀπὸ τὸ γεγονός, ὅτι ἡ ὁμάδα αὐτὴ στὴν συνέχεια ἀνεδείχθη «δάσκαλος» στὴν παρανοϊκὴ τεχνικὴ τοῦ ἐξουσιάζειν, τὴν «προήγαγε» σὲ ὕψιστο ϐαθμὸ καὶ μπόρεσε, τελικά, νὰ καταστρέψη καθ' ὁλοκληρίαν καὶ ὁριστικὰ τὴν ἔναρχη ἀνθρώπινη κοινωνία.

Πράγματι, οἱ Σημῖτες ὄχι μόνον συστηματοποίησαν τὴν πρώτη μορφή έξουσίας, την στηριζομένη αποκλειστικά στο στοιχείο τῆς δίας, (α) άλλὰ σύν τῷ χρόνῳ ἀνεκάλυψαν καὶ τὸ δεύτερο κύριο συστατικό της, τὸ δ ό γ μ α. Τὸ δόγμα, ἡ ἀπαίσια αὐτὴ ἐξουσιαστ.κή ἐφεύρεση τοῦ δαθύτατα ἀναρχικοῦ καὶ ἐξουσιαστικοῦ ἑδραϊκοῦ πνεύματος, δύσοσμη ἀπόρροια τῆς ἀχαλίνωτης κυριαρχικῆς τρέλλας τοῦ περιούσιου λαοῦ, ἀπολύτως ξένο καὶ ἄγνωστο στὴν έλληνική κοινωνία, σ' όλες τὶς μορφές τῆς ἐκφράσεώς της, ἀπό τὴν πολιτική μέχρι την θρησκευτική, παρουσιάσθηκε πρώτα σάν θρησκευτικό, ώδήγησε στήν ἐπιδολή τῆς πνευματικῆς ἑδραϊκῆς ἐξουσίας στὸν Κόσμο, γιὰ νὰ πάρη ἀργότερα πολιτικοκοινωνικές μορφές (άστισμός, καπιταλισμός, καταναλωτισμός, μαρξισμός, χιτλερονιτσείσμός - δουλησιοκρατία - κλπ. έδραιογενη δόγματα) και νά άποτελέση μαζί με τὴν ύλικὴ βία τὸ κύριο θεμέλιο τῆς ἐξουσιαστικῆς τάξεως πραγμάτων πού καταπνίγει την έλευθερία και την άληθεια τῆς σύγχρονης ἀνθρωπότητας και ἐξασφαλίζει τὴν διαιώνιση «θέσει» ήγεσίας της, δηλαδή τοῦ σιωνισμοῦ καὶ τῶν ὀργάνων του, πού μᾶς κυθερνοῦν ἀπὸ τὰ ἀπόκρυφα βάθη τῶν σκοτεινῶν τους Στοῶν.

<sup>(</sup>α) Μεταξύ τῶν σημιτικῶν ἐξουσιαστικῶν «ἐφευρέσεων» εἶναι καὶ τὸ νόμισμα, ποὺ ἀφ' ἑνὸς ἔπαιξε ρόλο θανατγφόρου δηλητηρίου στὴν καταστροφή τῆς ἔναρχης κοινωνίας καὶ ἀφ' ἔτέρου ἐπέχει θέσιν συγκολλητικῆς οὐσίας στὸ χτίσιμο τοῦ τραγελαφικοῦ οἰκοδομήματος τῆς ἐξουσίας.

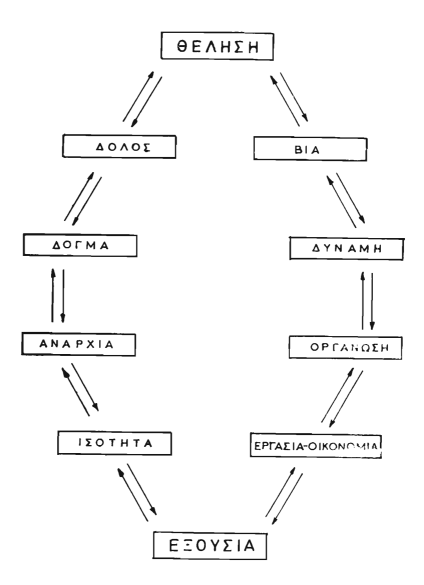
#### η. — 'Ο φαύλος κύκλος της έξουσίας

Ας δοῦμε τώρα, δάσει τῆς προηγηθείσης ἀναλύσεως, πῶς ἡ ὑπερτελὴς θέληση, σὰν ἀφετηρία τῆς κοινωνίας, πρακτικὰ αἰσθητοποιεῖται στὶς διάφορες μορφὲς ἐξουσίας καὶ διαγράφει τὸν φαῦλο κύκλο της. (Βλ. σχηματικὴ παράσταση στὴν ἱἑ π ὁ μ ε ν η σελίδα).

- (Α) Ἡ όρμὴ ἐπιβολῆς, γιὰ νὰ ἀποκτήση τὴ δυνατότητα ἄρσεως τῆς φυσικῆς καταστάσεως ἐλευθερώσεως, κάτω ἀπὸ τὴν ὁποία ζοῦν τὰ ἄτομα ἢ οἱ ὁμάδες ἐναντίον τῶν ὁποίων κατευθύνεται, εἶναι ὑποχρεωμένη νὰ ἐκμηδενίση ἀφ' ἑνὸς τὴν αἴσθηση τοῦ ὀρθοῦ, καὶ ἀφ' ἑτέρου τὴν ἀναπτυσσόμενη ἐξ ἀντιδράσεως δικιά τους θέληση. Ἑπομένως ἡ ὁρμὴ ἐπιβολῆς διασπᾶται πρὸς τὴν κατεύθυνση δύο στόχων: τῆς δυνατότητας τοῦ νοῦ καὶ τῆς δυνατότητας ὑλικῆς ἀντιστάσεως τῶν ὑποψηφίων θυμάτων της. Στὴν πρώτη περίπτωση χρησιμοποιεῖται ὁ δόλος καὶ στὴν δεύτερη ἡ βία. (α)
- (Β) 'Ο δόλος τελικὰ ἀποκτᾶ τὴν κοινωνική του ὑπόσταση μὲ τὴν μορφὴ τοῦ δόγματος, μιᾶς αὐθαίρετης, δηλαδή, καὶ σκόπιμης διαστρεβλώσεως τῆς ἀλήθειας, ποὺ εἶναι κομμένη καὶ ραμμένη ἀκριδῶς στὰ μέτρα τῶν φορέων τῆς ὁρμῆς ἐπιβολῆς καὶ προσφέρει ἔτσι τὴν δικαιολόγηση (raison d' E'tat) τῆς παράφρονος συμπεριφορᾶς τους πρὸς τὰ ὑπόλοιπα μέλη. 'Αφ' ἑτέρου, ἡ δία, γιὰ νὰ καταστῆ ἱκανὴ νὰ κάμψη τὴν ἀντίσταση τῶν στόχων της, συστηματοποιεῖται μὲ τὴν μορφὴ ὑλικῆς τεχνητῆς, ὅχι φυσικῆς, δυνάμεως, ποὺ πραγματοποιεῖται μὲ τὴν συγκέντρωση καὶ ἑνοποίηση διαφόρων τεχνικῶν μέσων καὶ ὀργάνων (ὀργάνωση, πλοῦτος, ὅπλα) στὰ χέρια τῶν ἐξουσιαστῶν.

<sup>(</sup>α) «Χωρίς τη θέληση τους οι άνθρωποι χάνουν την αζοθηση του δρθού (...), και το παθαίνουν αύτο είτε άπο του δόλο, αν ξεγελασθούν, είτε άπο τη δία, αν έξαναγκασθούν: (Πλάτων, «Πολιτεία», 413, 6).

#### ΣΧΕΔΙΑΓΡΑΜΜΑ Ι.



Σχηματική παράσταση τῆς ἀμφίδρομης κυκλικῆς κινήσεως τῶν διαφόρων ἐξουσιαστικῶν φαινομένων καὶ ψευδῶν ἰδεῶν καὶ ἀρχῶν ποὺ διέπουν τὴν βουλησιοκρατική κοινωτία.

(Γ) Τὸ δόγμα, ἀπὸ τὴ φύση του ξένο πρὸς τὴν ἀλήθεια, προκαλεῖ ἀπώλεια τῆς αἰσθήσεως τοῦ ὀρθοῦ στὰ ἄτομα καὶ τὶς ὁμάδες τῆς δουλησιοκρατικῆς κοινωνίας καὶ τοὺς ὑπαγορεύει σκέψεις καὶ συμπεριφορὰ ποὺ δὲν συγκλίνουν πρὸς μία καὶ ἑνιαία ἀρχή, τὸν ἀληθινὸ σκοπὸ τοῦ συνόλου.

Ή ἄρση τῆς ἀρχῆς αὐτῆς προκαλεῖ συθέμελη ἀνατροπὴ στὶς συνειδήσεις, συσκοτίζει καὶ καταστρέφει τὴ γνώση, διακόπτει τὴν ἐπικοινωνία τοῦ ἀνθρώπινου νοῦ μὲ τὸν Κοσμογονικὸ Νόμο καὶ πρακτικὰ ἐκφράζεται μὲ τὴν διάσπαση καὶ διαφοροποίηση τοῦ τρόπου συμπεριφορᾶς ἀνάλογα μὲ τοὺς ἐπὶ μέρους σκοποὺς καὶ ἐπιδιώξεις τοῦ κάθε ἀτόμου καὶ τῆς κάθε ὑποσμάδας. Μέσα στὸ τυπικὸ πλαίσιο τοῦ δόγματος ἀναπτύσσεται στὴν πραγματικότητα ἕνα πέλα γος συγκεχυμένων μερικοῦ κύρους —ἄρα ψευδῶν— ἰδεῶν, κατὰ τὸ μᾶλλον ἢ ἦττον ἀντιρρόπων, πέλαγος μέσα στὸ ὁποῖο οἱ ἐξουσιαστὲς ἀγωνίζονται νὰ συντηρήσουν τὸ ψεύτικο πνευματικὸ καθεστώς ποὺ τοὺς δικαιολογεῖ, ἐνῶ οἱ ἐξουσιαζόμενοι ἀγωνίζονται νὰ ἀντιμετωπίσουν τὸ δόγμα, εἴτε μὲ τὴν «καταστρατήγησή» του, εἴτε μὲ τὴν ἄρνησή του, εἴτε μὲ τὴν τυπικὴ ἀποδοχή του. Ἡ ἔλλειψη ἀληθινῶν ἀρχῶν, συνέπεια τοῦ δόγματος, συνιστᾶ τὴν κατάσταση τῆς πνευματικῆς, ἡθικῆς καὶ πολιτικῆς ἀναρχίας.

Ή ἀνάγκη τῆς ἀποκτήσεως δυνάμεως ἀφ' ένὸς καὶ ἡ ἀνάγκη ἐλέγχου τῆς δυνάμεως ἀφ' ἐτέρου (ποὺ εἶναι ἀδύνατο νὰ αὐτοελεγχθῆ) δημιουργεί μιὰ νέα κατάσταση, την όργάνωση. Ο έλεγχος τῆς δυνάμεως ἀπὸ τὴ «διοίκηση» προκύπτει ἀπὸ τὴ θέληση νὰ διατηρηθῆ τυπικά ἕνα σύνολο ποὺ οὐσιαστικά ἔχει ἤδη παύσει νὰ ὑπάρχη σὰν ὁμάδα. ή διοίκηση — δργάνωση τῆς σημερινῆς ἀναρχικῆς κοινωνίας ἀποτελεί ένα πελώριο τεχνητό κατασκεύασμα, παραχάραξη τῆς ήγεσίας, διότι δὲν ἔχει ἀντικείμενο, δὲν ἔχει κάποιο σύνολο γιὰ νὰ τὸ ὑπηρετήση, ἐφ' ὅσον ἡ κοινωνία ἔχει παύσει νὰ λειτουργῆ σὰν σύνολο. Ἡ διοίκηση ἀποτελεῖ μεμονωμένη, ἀσύνδετη πρὸς τὰ ἐκτὸς αὐτῆς ἄτομα καὶ όμάδες κατάσταση, πού άναπτύσσεται σάν καρκινοειδής έξόγκωση πάνω στήν άνθρωπότητα καὶ δρίσκεται σὲ πλήρη πνευματική καὶ ὑλική σύγκρουση μαζί της. ή διοίκηση - όργάνωση τῆς σημερινῆς ἀναρχικῆς κοινωνίας δὲν ἔχει καμμιὰ σχέση μὲ τὸ σκοπὸ τῆς ἐπιδιώσεως καὶ προκοπῆς τοῦ ἀνθρώπινου εἴδους, ἀντίθετα ἀποτελεῖ ἕνα ἀπὸ τοὺς σηματικώτερους συντελεστές τοῦ ἐπιταχυνόμενου ξεπεσμοῦ του.

(Δ) 'Η ἀναρχία (ἡ ἔλλειψη ἀρχῶν καὶ ἀπροσώπων ἀρετῶν), καθώς ἐγκαθιδρύεται, ἰσοπεδώνει τὸ πνεῦμα, τοὺς ρόλους καὶ τὴν ποιότητα τῶν ἀτόμων καὶ ὁμάδων, τοὺς καθιστᾶ ποιοτικὰ καὶ ἡθικὰ ἄχρο-

ους, οὐδέτερους, ἀδιάφορους. Σὲ κοινωνικὸ ἐπίπεδο ἡ ἰσοπέδωση ἐπιτρέπει τὴν ἐπιδολὴ τῆς ἀρχῆς τῆς ἰσότητας, μιᾶς ἀφύσικης καὶ ψεύτικης καταστάσεως, πολιτικοῦ ὑποπροϊόντος τῆς ἀνατροπῆς τῶν φυσικῶν ρόλων, στὴν ὁποία δὲν γίνεται διάκριση μεταξὺ τῶν φύσει ἰδιοτήτων, ἀλλὰ ἀπλῆ καὶ αὐθαίρετη ἐξομοίωση τῶν ἀτόμων πάνω στὸν καμσᾶ τοῦ ἀγῶνα ἐπιδολῆς. Γιὰ νὰ θυμηθοῦμε τὸ πραξικόπημα τῶν τρελλῶν κηφήνων, στὴν ἐξουσιαστικὴ κυψέλη ποὺ δημιούργησε ἡ παρανοϊκὴ ἐνέργειά τους, δὲν ὑπάρχουν πιὰ δασίλισσα, κηφῆνες, φρουροί, ἐργάτιδες, ἀλλὰ νόθα τέρατα, πανομοιότυπα, μὲ κοινὴ συμπεριφορά, κοινὲς ἐνέργειες, κοινὴ «ψυχολογία», τὴν ψυχολογία τῆς ἐπικρατήσεως τῶν μὲν ἐπὶ τῶν δέ.

Παράλληλα ή ἰσοπεδωμένη καὶ «ώ ρ γ α ν ω μ έ ν η» δουλησιοκρατική κοινωνία, κατατρυχόμενη ἀπὸ τὸ σύνδρομο τῆς ἐσωτερικῆς της διασπάσεως, ἐπιδίδεται μὲ συνεχῶς αὐξανόμενη ἐπιμονὴ στὴ συγκέντρωση ὑλικῶν μέσων καὶ ὀργάνων, μὲ τὰ ὁποῖα θὰ μπορῆ νὰ ἀποκτᾶ τὴν δύναμη, ἀπαραίτητη προϋπόθεση γιὰ τὴν ἐπιδολὴ τῶν θελήσεων. Ἡ μανιακὴ αὐτὴ δραστηριότητά της μεταφράζεται κοινωνικὰ σὲ τεχνοκρατία καὶ οἰκονομισμό. Τὸ δίζυγο «ἐργασία»—«οἰκονομία» καὶ ἡ τεχνοκρατία δὲν ἀποδλέπουν στὴν ἐπιδίωση, ἀλλὰ στὴ συγκέντρωση δυνάμεως στὰ χέρια ἀτόμων ἢ ὑποομάιδων, δυνάμεως ποὺ στρέφεται ἐναντίον τῶν ἄλλων. Τὰ δύο αὐτὰ συμπτώματα τῆς ἐξουσιαστικῆς κοινωνίας, διαστροφὲς τῆς παραγωγῆς καὶ τῆς τεχνολογίας ἀντίστοιχα, ἐκτὸς τοῦ γεγονότος ὅτι στρέφονται ἐναντίον τῆς Φύσεως καὶ ἐπιδιώκουν τὴν καταστροφή της, ἀκρωτηριάζουν ταυτόχρονα τὴν ψυχοπνευματικὴ ὑπόσταση τοῦ ἀνθρώπου.

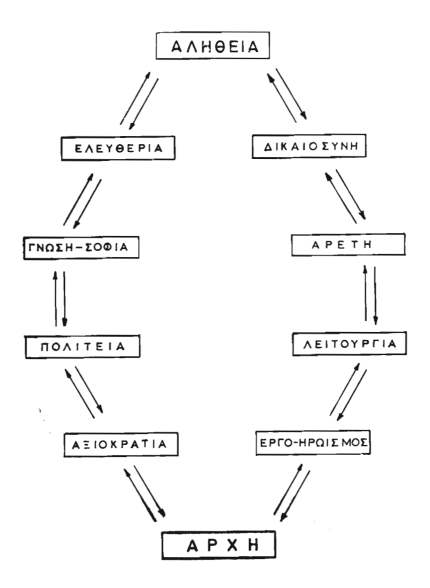
'Η συγκέντρωση τῆς ὑλικῆς δυνάμεως (πλούτου καὶ ὅπλων) ὅαίνει παράλληλα πρὸς τὴν ἀνάπτυξη τῆς διοικήσεως καὶ ἀπὸ κοινοῦ οἱ δυὸ ὁλοκληρώνουν τὸν φαῦλο κύκλο τῆς ἐξουσίας.

# θ. — Ἡ ίδεολογική δομή τῆς ᾿Αρχῆς

Ας παρατηρήσουμε τώρα, δάσει τῶν προηγηθέντων, τὴν ἐσωτερικὴ λειτουργία τῆς ἔναρχης κοινωνίας καὶ τὴν κοινωνικὴν ἔκφραση τῶν ἀπρόσωπων, ἄυλων ἰδεῶν, ἀρχῶν καὶ ἀξιῶν, ἀπό τὶς ὁποῖες ἐκπηγάζει ἡ ὕπαρξή της. (Βλ. σχηματικὴ παράσταση στὴν ἑπόμενη σελίδα).

- (A) ή αἴσθηση τοῦ ὀρθοῦ, ἡ «φυσικὴ» ἀλήθεια, σὰν κοινωνικὸ θεμέλιο τῆς ᾿Αρχῆς ἐναρμονισμένο ἀπόλυτα πρὸς τὸν Κοσμογονικὸ Νόμο, ἐπιδρᾶ αὐτόματα πάνω στὸ πνεῦμα καὶ τὴν συμπεριφορὰ τῶν μελών, με αποτέλεσμα την έλευθέρωση της σκέψεώς τους και την δικαιοσύνη στίς ἐνέργειές τους. Τὸ μέλος ποὺ διαθέτει τὴν αἴσθηση τοῦ ὀρθοῦ πνευματικά καὶ ἡθικὰ εἶναι ἀπελευθερωμένο, δὲν ὑπόκειται σὲ κανένα τεχνητὸ ἐξαναγκασμό, ὁ δὲ ρόλος του, ή πρακτική δραστηριότητά του, είναι δίκαιη, δέν ἐπηρεάζεται ἀπὸ ἀνεξέλεγκτες τάσεις, ἀνεξάρτητες ἀπὸ τὸν κοινὸ σκοπὸ τῶν ἀτόμων καὶ τῆς ὁμάδας. ή έλευθέρωση καὶ ή δικαιοσύνη ποὺ βασιλεύουν ἀνάμεσα στοὺς φορείς του όρθου, είναι άκριδως ή συνέπεια της διατηρήσεως της φυσικής και άληθινής ύποστάσεώς τους σάν μελών τοῦ συνόλου, τῆς ἐναρμονίσεώς τους μὲ τὸν Κοσμογονικὸ Νόμο, τὴν συνισταμένη αὐτὴν τῆς ἀπόλυτης Ἐλευθερίας καὶ τῆς ἀπόλυτης Δικαιοσύνης. Τὸ μέλος τῆς ἔναρχης κοινωνίας δὲν αἰσθάνεται κὰν τὴν ἀνάγκη νὰ κατοχυρώση τὴν δυνατότητα ἐλευθερώσεώς του, διότι καθώς ε [ ν α ι φύσει έλευθερωμένο δὲν ὑπόκειται στὴν κοινωνικὴ ἀνάγκη, ὅπως δὲν χρειάζεται νὰ ἐπιβάλλη τὴν δικαιοσύνη, ἐπειδὴ αὐτὴ ὑπάρχει ἀπὸ μόνη της καὶ διέπει αὐτονόητα καὶ φυσικά τὸ ἴδιο καὶ τὰ ὑπόλοιπα μέλη.
- (Β) Ἡ ἐλευθέρωση τοῦ μέλους καὶ τῆς κοινότητας ὁδηγεῖ στὴ γνώση καὶ τὴ σοφία, δηλαδὴ τὸν αὐτοέλεγχο τῆς ἀτομικῆς καὶ γενικῆς θελήσεως, καὶ τὴν ὑπαγωγή της κάτω ἀπὸ τὴν ὑπέρτατη ἀρχὴ τῆς κοινωνικῆς ἀλήθειας. Σοφία εἶναι ἀκριδῶς ἡ ἱκανότητα ἀντιλήψεως τοῦ κοινωνικῶς ὀρθοῦ. Γιὰ νὰ ἐπανέλθουμε στὴ ζωὴ τῆς κυ-

## ΣΧΕΔΙΑΓΡΑΜΜΑ ΙΙ



Σχηματική παράσταση της αμφίδρομης κυκλικής ίδεολογικής ροής καὶ τῶν άληθινῶν ἀξιῶν ποὺ διέπουν τὴν ἔναρχη κοινωνία.

ψέλης, ή καταπλήσσουσα σοφία, ή ἔλλειψη οἱουδήποτε στοιχείου ὑπερδολῆς, λάθους, ἀστοχίας, ποὺ χαρακτηρίζει τὴν συμπεριφορὰ ὅλων τῶν μελῶν, ἀπὸ τὴ δασίλισσα μέχρι τοὺς κηφῆνες, δὲν εἶναι τίποτε ἄλλο, παρὰ ἡ ἀρμονική, ἀδιατάρακτη λειτουργία τοῦ πνεύματος καὶ τῆς δουλήσεως τοῦ φυσικοῦ καὶ ἐλευθερωμένου ὄντος ποὺ συντάσσεται πρὸς τὸ γενικὸ αἴτημα τῆς ἐπιδιώσεως καὶ προαγωγῆς τοῦ ἴδιου καὶ τῶν ἄλλων. Ἡ κατάσταση αὐτὴ τοῦ παρέχει αὐτόματα τὴν ἱκανότητα ἐπιλογῆς τῆς ὀρθῆς θελήσεως, δηλαδὴ τὴν ἱκανότητα λειτουργίας τοῦ ἔνστικτου αὐτοσυντηρήσεως, προκειμένης τῆς ἀντιμετωπίσεως οἱασδήποτε κοινωνικῆς ἀνάγκης.

'Εξ ἄλλου, ή δικαιοσύνη ἔχει σὰν κοινωνικὸ ἀποτέλεσμά της τὴν ἀνάπτυξη τῆς ἀρετῆς. 'Απρόσβλητα καὶ ἀπερίσπαστα ἀπὸ ἄ-δικες, βίαιες καὶ δυναμικὲς ἐνέργειες, δικές τους ἢ τῶν ἄλλων, τὰ μέλη ἐπιδίδονται στὶς πράξεις τους μὲ τὸν ἀτομικὸ καὶ ὁμαδικὸν ἐκεῖνο ζῆλο, ποὺ ἐπιτρέπει τὴν ἐκδήλωση ὁλόκληρου τοῦ φυσικοῦ (πνευματικοῦ καὶ σωματικοῦ) δυναμικοῦ τους. 'Αρετὴ εἶναι ἡ ἱκανότητα ἐναρμονίσεως τῆς δράσεως καὶ τῆς συμπεριφορᾶς πρὸς τὸν σκοπὸ τοῦ συνόλου. Στὴν ἔναρχη κοινωνία ἐνεργοποιεῖται χάριν τῆς κοινότητας καὶ ἡ τελευταία ἰκμάδα τοῦ ἐγκέφαλου, τῆς ψυχῆς καὶ τῆς βουλήσεως, ἀξιοποιεῖται κάθε ἱκανότητα καὶ δυνατότητα τῶν μελῶν. 'Η ἀρετὴ εἶναι γέννημα τῆς ἔναρχης κοινωνίας, ἀλλὰ καὶ ἡ ἔναρχη κοινωνία ἐνισχύεται καὶ στερεώνεται ἀπὸ τὴν ἀρετή.

(Γ,) ή σοφία, ό αὐτοέλεγχος τῆς θελήσεως, ἀτομικῆς καὶ γενικής, και ή άρετη δημιουργούν την πνευματική, ήθικη και πολιτική ένότητα τῆς ἔναρχης κοινωνίας και ἀποτρέπουν τὴν ἐμφάνιση τῶν αἰτίων τῆς ἐσωτερικῆς διασπάσεως. Συνισταμένη τῆς σοφίας, τῆς άρετῆς καὶ τῆς ἡθικοπνευματικῆς ἑνότητας τῶν μελῶν, ἡ κοινότητα άποκτα την τυπικήν ύπόσταση της Πολιτείας. Ή Πολιτεία ἀποτελεί τὴν ἀνθρώπινη κυψέλη, τὴν ὁμάδα δηλαδὴ ὅπου οἱ ρόλοι τῶν μελῶν ἀσκοῦνται φυσικά, ἄδολα καὶ ἀδίαστα κάτω ἀπὸ τὸν ὑπέρτατο νόμο τῆς ὀρθότητας. Ἡ Πολιτεία ε**Ιναι ὁ πολιτικὸς ἀντίποδας τῆς** έξουσιαστικής άναρχίας. Στην Πολιτεία ή άξιοκρατική δομή παραμένει ἀδιατάρακτη, οἱ ἡγέτες καὶ τὰ κυβερνώμενα μέλη δὲν διαχωρίζονται, δὲν διακρίνονται, ἡ όρμὴ ἐπιδολῆς, ἡ δία, ὁ δόλος, τὸ δόγμα, ή διοίκηση είναι ανύπαρκτα και οί συγκρούσεις, δ αγώνας ανατροπῆς τῶν μὲν ἀπὸ τοὺς δέ, εἶναι ἀδιανόητος, διότι στερεῖται οίουδήποτε πνευματικοῦ, ἡθικοῦ καὶ κοινωνικοῦ ἐρείσματος. Ἡ δύναμη, αν ύπάρχη, είναι προϊὸν τῆς σοφίας, καὶ τῆς ἀρετῆς, ἀποδλέπει ἀποκλειστικά στην άντιμετώπιση έξωτερικῶν έχθρῶν—καὶ ὅχι γέννημα τῆς ὑπερτελοῦς θελήσεως, ποὺ ἀποδλέπει στὴν ἐπιδολὴ ἀτόμων ἢ ὑποομάδων μέσα στὴν Πολιτεία. Ἡ Πολιτεία, πιστὴ καὶ αὐθεντικὴ ἔκφραση τῶν ἰδεῶν τῆς ᾿Αλήθειας, τῆς Ἐλευθερίας καὶ τῆς Δικαιοσύνης, είναι τὸ ἀριστουργηματικὸ όμαδικὸ οἰκοδόμημα τῶν ἀπεριόριστων πνευματικών, ήθικών καὶ φυσικών δυνάμεων τοῦ ἀνθρώπινου εἴδους, ἐφόσον οἱ δυνάμεις αὐτὲς ἀναπτύσσονται ἐλευθερωμένα, ἔλλογα, μὲ μέτρο τὴν ἀλήθεια —καὶ δὲν ἐξουδετερώνονται ἀπό τὴν ὑπερτέλεια τῆς θελήσεως. Μέσα στὴν Πολιτεία ἡ ἀρετή, ἡ στοίχηση τῆς θελήσεως πρὸς τὸν γενικὸ σκοπό, δημιουργεῖ τὴν ἔννοια τοῦ λειτουργήματος. Λειτούργημα είναι δ άτομικός ή δμαδικός φυσικός ρόλος μέσα στὸ σύνολο, ποὺ εἶναι ἀπόλυτα συνυφασμένος πρὸς την επιδίωση και προαγωγή τοῦ ἀνθρώπινου εἴδους, δηλαδή ἀπόλυτα συνυφασμένος πρός τὸν Κοσμογονικό Νόμο που ἐδημιούργησε τὸν ἄνθρωπο και τοῦ ἔδωσε τὴ δυνατότητα νὰ ζῆ. Λειτούργημα δὲν νοεῖται μέσα στὰ πλαίσια ὀργανώσεως — διοικήσεως, εἶναι αὐτοδύναμο, διότι είναι προσφορά, θυσία πρός την άξία της άνθρώπινης όμαδικῆς καὶ ἀτομικῆς ζωῆς καὶ ὅχι άρπακτικὴ δραστηριότητα γιὰ τήν έξυπηρέτηση ἀτομικῶν ἢ μερικῶν συμφερόντων —ὅπως συμδαίνει μὲ τὴ διοίκηση καὶ τὴν ὀργάνωση— ἀναγκαστικά συγκρουομένων πρός τὰ παναβρώπινα συμφέροντα. Τὸ λειτούργημα -- ἀκριδῶς ἀντίθετο τοῦ ἐπαγγέλματος (α) — εἶναι ἡ πρακτικὴ ἐλεύθερη ἔκφραση τῆς ἀρετῆς μέσα στὰ πλαίσια τῆς Πολιτείας, ὅπως ἡ διοίκηση — ὀργάνωση είναι ή νοσηρή κοινωνική μορφή τῆς ὑλοποιημένης ἐξουσιαστικής δυνάμεως.

(Δ) Πάνω στὸ θεμέλιο τῆς ἔναρχης κοινωνίας ἀνεγείρεται τὸ οἰκοδόμημα τῆς ἀ ξ ι ο κ ρ α τ ι κ ῆ ς Πολιτείας. Πολιτεία καὶ ἀξιοκρατία εἶναι πράγματα σχεδὸν ταυτόσημα, ἄν δὲν ὑπάρχη τὸ ἔνα, παύει νὰ ὑπάρχη τὸ ἄλλο, ἄν τὴν Πολιτεία διαδεχθῆ ἡ ἐξουσία, τὴν ἀξιοκρατία διαδέχεται ἡ ἰσοπέδωση, καὶ τανάπαλιν. "Όπως στὴν ἔναρχη κοινωνία τῶν μελισσῶν ἡ ἰσοπέδωση τῶν ρόλων τῶν διαφόρων «τάξεων» συνεπάγεται τὴν καταστροφή της, ἔτσι καὶ στὴν ἀνθρώπινη Πολιτεία ἡ ἰσότητα καθιστᾶ ἀδύνατη τὴ λειτουργία της. 'Ανατροπὴ τῆς ἀξιοκρατίας (ἰσότητα) σημαίνει κατάργηση τῆς ἀλήθειας, τῆς σοφίας, τῆς ἀρετῆς, ἄρση τῶν προϋποθέσεων ἐλευθερώσεως καὶ δικαιοσύνης καὶ ταυτόχρονα παράβαση τῶν ἀρχῶν τῆς Φύσεως καὶ τοῦ ἴδιου τοῦ Κοσμογονικοῦ Νόμου. (6)

<sup>(</sup>α) Βλ. σελ. 211 κέξ.

<sup>(6) «</sup>Ναι μέν, εξστε δέδαια δλοι μὲς τὴν πόλη ἀδελφοί, ὁ θεὸς ὅμως, ὅταν σᾶς ἔπλαθε. ὅσοι ἀπὸ σᾶς είναι ἰχανοὶ νὰ κυβερνοῦν, ἀνακάτωσε χρυσάφι μέσα στὰ συστατικά τους, καὶ γι' αὐτὸ είναι οι πιὸ πολύτιμοι ἀπ' ὅλους. Σ' ὅσους πάλι κάνουν γιὰ επίκουροι, ἀσήμι' σίδερο τέλος καὶ χαλκὸ στοὺς ἄλλους. Καὶ μιὰ ποὺ ἔχετε ὅλοι τὴν ὅια καταγωγή, θὰ γεννᾶτε τὶς περισσότερες φορὲς παιδιὰ ποὸ θὰ σᾶς μοιάζουν, μπο-

Τέλος, ἀπὸ τὴν ἐλευθερωμένη ἐνάσκηση τῶν λειτουργημάτων παράγεται τὸ ἔργο. Τὸ ἔργο εἶναι ποιοτικὰ ἀντίθετο πρὸς τὴν ἐργασία, διότι αν ή δεύτερη, όπως είπαμε, πραγματοποιήται με σκοπό τήν συγκέντρωση δυνάμεως και μέσων για την επιβολή τοῦ «έργαζόμενου» ἐπὶ τῶν ἄλλων, τὸ ἔργο, — πνευματικὸ ἢ ὑλικὸ --- ἀποτέλεσμα καὶ δημιούργημα τῆς δραστηριότητας τοῦ μέλους - λειτουργοῦ παράγεται γιὰ λογαριασμό τοῦ συνόλου. Τὸ παράγωγο τῆς ἐργασίας —μισθός, προαγωγή, ἐπαγγελματικὴ ἢ καστικὴ ἰσχὺς καὶ «ἄνοδος»— σὲ καμμιὰ περίπτωση δὲν μπορεῖ νὰ ἐκληφθῆ σὰν ἀγαθὸ καθολικής ἀλήθειας καὶ κύρους, ἐνῶ τὸ ἔργο, παράγωγο τοῦ δημιουργοῦ - λειτουργοῦ, εἶναι ἀγαθὸ «μεγάλο τε καὶ θωυμαστό», κατὰ τὴν ἀρχαιο-ελληνική σημασία τῆς λέξεως, δηλαδή ἀ ξ ί α, ὑπερχρονικοῦ καὶ καθολικοῦ κύρους. Οἱ δημιουργοὶ ἔργων εἶναι οἱ ήρωες —καὶ πάλι ὁ ὅρος χρησιμοποιεῖται μὲ τὴν ἀρχαιοελληνική του σημασία— δηλαδή ἀκριδῶς τὰ ἄτομα ἢ οἱ ὁμάδες ποὺ ἀναπτύσσουν τόσο πολύ τὴν αἴσθηση τοῦ ὀρθοῦ, τοῦ ἀληθινοῦ καὶ τοῦ δίκαιου, ώστε χάριν τῶν ἀξιῶν αὐτῶν αἴρονται πάνω ἀπὸ τὰ ταπεινὰ καὶ πρόσκαιρα καὶ πλησιάζοντας τὶς ἰδέες (=τοὺς θεούς), διαλέγονται μαζί τους, γίνονται «ἡμίθεοι» (Ἡρακλῆς, Θησεὺς κλπ.).

Ή άξιοκρατία ἀποτελεῖ τὸ τελευταῖο κοινωνικό σκαλοπάτι, καὶ τὸ ἡρωϊκὸ ἔργο τὸ τελευταῖο ὑλικὸ σκαλοπάτι μέσω τῶν ὁποίων ἀνεβαίνει τὸ εἶδος ἄνθρωπος στὸ φωτεινὸ πλατύσκαλο τῆς ἔναρχης κοινωνίας.

. . .

Προτοῦ προχωρήσουμε στὴν πραγμάτευση τοῦ θέματός μας, πρέπει νὰ ἐπισημάνουμε ὅτι τὰ διάφορα στάδια τοῦ φαύλου κύκλου τῆς ἐξουσίας, ὅπως καὶ ἡ ἰδεολογικὴ «ροὴ» τῆς καταστάσεως ᾿Αρ-χῆς, ἔχουν μεταξύ τους σχέση ἀ μ φ ί δ ρ ο μ η. Ἔτσι, καθὼς ὁ δόλος γεννᾶ τὸ δόγμα, τὸ δόγμα τὴν ἀναρχία καὶ ἡ ἀναρχία τὴν ἰσότητα ἢ καθὼς ἡ δία γεννᾶ τὴ δύναμη, ἡ δύναμη τὴν ὀργάνωση, καὶ

ρεί δμως καὶ κάποτε ἀπὸ τὸν χρυσαφένιο νὰ γεννηθή ἀσημένιο παιδί, κι ἀπ' αὐτὸ πάλ: χρυσαφένιο, τὸ ίδιο καὶ μ' δλα τ' ἄλλα μεταξύ τους. Στοὺς ἄρχοντες λοιπὸν τὸ πρῶτο καὶ κυριώτερο ποὺ παραγγέλλει ὁ θεὸς εἶναι, τίποτ' ἄλλο νὰ μὴν ἐξετάζουν μὲ περισσότερη φροντίδα καὶ προσοχή παρὰ ποιό ἀπ' αὐτὰ τὰ μέταλλα δρίσκεται ἀνακατωμένο μέσα στὶς ψυχές τῶν παιδιῶν, κι ἄν καὶ δικό τους παιδὶ δρεθή νᾶχη τίποτα κράμα χαλκοῦ ἢ σίδερου μέσα του, μὲ κανένα τρόπο νὰ μὴν τὸ σπλαγχνιστοῦν, ἀλλὰ νὰ τοῦ δώσουν τὶ, σειρὰ ποὺ τοῦ ἀξίζει ἀπὸ τὴ φύση του καὶ νὰ τὸ παραμερίσουν μέσα στοὺς ἐργάτες κι ἄν ἀπεναντίας όρεθη κανείς ἀπ' αὐτοὺς τοὺς τελευταίους μὲ περισσότερο χρυσάφι ἢ ἀσήμι μέσα του, νὰ τὸν ἀνεδάσουν, ἀνάλογα τὸν καθένα, στὴν τάξη τῶν τρουρῶν ἢ τῆς ἡγεσίας, ἐπειδὴ ῦπάρχει χρησμός, ὅτι τότε θὰ χαθή ἡ πόλη, ὅταν τὴν κυδερνήση ὁ χαλκὸς ἢ ὁ σίδηρος» (Πλάτων, «Πολιτεία», 415, χ - δ).

ή όργάνωση την οἰκονομία, κατὰ παρόμοιο τρόπο ἡ ἰσότητα ἀναπτύσσει την ἀναρχία, ἡ ἀναρχία βοηθεῖ στην ἀνάπτυξη τοῦ δόγματος καὶ τὸ δόγμα προάγει τὸν δόλο ὅπως, ἐξ ἄλλου, καὶ ἡ οἰκονομία προωθεῖ τὴν ὀργάνωση, ἡ ὀργάνωση ἐνισχύει τὴν δύναμη καὶ ἡ δύναμη προκαλεῖ τὴ βία —καὶ σὲ τελευταία ἀνάλυση, ὅπως ἡ θέληση γεννᾶ τὴν ἐξουσία, ἔτσι καὶ ἡ ἐξουσία συμβάλλει στὴν ὑπερανάπτυξη τῆς θελήσεως.

'Αφ' έτέρου, καθώς ἡ ἐλευθέρωση ἀποτελεῖ προϋπόθεση τῆς σοφίας, ἡ σοφία εἶναι ἡ πνευματικὴ βάση τῆς Πολιτείας καὶ ἡ ἀξιοκρατία δὲν μπορεῖ νὰ ὑπάρξη χωρὶς τὴν ὕπαρξη Πολιτείας, ἔτσι καὶ ἡ ἀξιοκρατία συγκροτεῖ τὴν Πολιτεία, ἡ Πολιτεία προάγει τὴν σοφία καὶ ἡ σοφία κατοχυρώνει καὶ προάγει τὴν ἐλευθέρωση —καὶ σὲ τελευταία ἀνάλυση καθώς μήτρα τῆς καταστάσεως 'Αρχῆς εἶναι ἡ ἀλήθεια, ἔτσι ἡ 'Αρχὴ συντελεῖ στὴν ἀνάδειξη καὶ αἰσθητοποίηση τῆς ἀλήθειας.

## ι. - 'Ο αὐτοέλεγχος τοῦ ἀνθρώπινου «μεγάκερου»

Μ ε γνώμονα τὰ διδάγματα τῆς Μητέρας Φύσεως, τὶς πληροφορίες τῆς ἱστορίας καὶ τὰ συμπεράσματα ἀπὸ τὴν δαθύτερη ἀνά λυση τῆς ἐξουσιαστικῆς κοινωνίας, σκιαγραφήσαμε τὸν ὑγιῆ τύπο τῆς ὁμαδικῆς συμβιώσεως τοῦ ἀνθρώπινου εἴδους, τὴν ἔναρχη κοινωνία τῆς ἀλήθειας, καὶ περιγράψαμε τὴν αἰτιολογία, τὰ συμπτώματα καὶ τὰ στάδια τῆς νοσηρῆς ἐξελίξεώς της, τῆς ἐξουσιαστικῆς κοινωνίας τῆς θελήσεως. Τὸ πλεονέκτημα σ' ἐμᾶς τοὺς ἀνθρώπους σὲ σχέση μὲ τὸν τραγικὸ μεγάκερω εἶναι τὸ γεγονὸς ὅτι οἱ πνευματικὲς μας Ικανότητες μᾶς ἐπιτρέπουν νὰ συνειδητοποιήσουμε τὸν θανάσιμο κίνδυνο πού διατρέχει τὸ εἶδος μας, νὰ βροῦμε τὰ αἴτια —τὸ ζῶο δὲν καταλάβαινε ὅτι καὶ γιατὶ ὑπεραναπτύσσονταν τὰ κέρατά του— καὶ νὰ ἀποτρέψωμε τὸ θάνατο, σταματώντας, πρῶτον, τὴν περαιτέρω ἀνάπτυξη τῆς δουλησιοκρατικῆς ἐξουσίας καὶ ἐργαζόμενοι, δεύτερον, γιὰ τὴν ἐπάνοδο τῆς ἀλήθειας και τῆς δικαιοσύνης και για την έπανίσχυση τῶν προϋποθέσεων ἀπελευθερώσεως στις ἀνθρώπινες κοινότητες, μὲ μιὰ φράση γιὰ τὴν συγκρότηση ἔναρχης ἀνθρώπινης κοινωνίας. "Αν κανείς προδάλη τὴν ἄποψη, ὅτι, ὅπως ἡ έξαφάνιση τοῦ μεγάκερου ήταν συνέπεια αίτίου ξένου πρός τὸν ἴδιο, δηλαδή δργανική ἀνωμαλία πού προκαλοῦσε τήν ὑπερτέλεια, κατά τήν ἴδια λογική, ή ύπερανάπτυξη τῆς ἀνθρώπινης θελήσεως εἶναι συνέπεια ένὸς αἰτίου ξένου πρὸς ἐμᾶς, ένὸς εἴδους ψυχικῆς ἀνωμαλίας καὶ ψυχικοῦ ἐκφυλισμοῦ, δηλαδή ἑνὸς αἰτίου ποὺ δὲν μπορεῖ νὰ ἐλεγχθῆ ἀπὸ τὸν ἄνθρωπο καὶ νὰ ἀρθῆ —καὶ συνεπῶς ἡ ἐξαφάνιση τοῦ ἀνθρώπινου εἴδους εἶναι ἀναπότρεπτη— θὰ ἀντιτάξουμε τήν παρατήρηση, ὅτι, πρῶτον, ἐμεῖς ἔχουμε ἐπίγνωση τοῦ αἰτίου τῆς ἀρρώστιας —τῆς θελήσεως— καί, δεύτερον, γνωρίζουμε ποιό εἶναι τὸ φάρμακο τῆς ἀποκαταστάσεως τῆς ὑγείας μας —ἡ ἀλήθεια πρᾶγμα πού δὲν συνέδαινε μὲ τὸ ἐξαφανισθὲν ἐλαφοειδές. Έπομένως, ὁ θάνατός μας, ἂν ἐπέλθη, θὰ ὀφείλεται στὴν ἄρνησή μας νὰ πάρουμε τὸ φάρμακο καὶ ὄχι στὴν ἄγνοια ἢ ἔλλειψη τοῦ φαρμάκου.

'Εκείνο πού εὐθύς ἐξ ἀρχῆς πρέπει νὰ παρατηρήσουμε σ' ὅ,τι ἀφορᾶ τὸν τρόπο ἀντιδράσεώς μας, εἶναι, ὅπως λογικὰ καὶ ἱστορικὰ συνάγεται κατά τρόπο μη ἐπιδεχόμενο ἀμφισδήτηση, ὅτι κάθε προσπάθεια άντιμετωπίσεως τῆς θελήσεως διὰ μιᾶς ἄλλης θελήσεως ἀποτελεῖ τὸν πιὸ ἀντενδεικνυόμενο, τὸν πιὸ λανθασμένο τρόπο ἐνέργειας. Ή θέληση ἐναντίον τῆς θελήσεως, καὶ ἂν ἀκόμα ἐπιδληθῆ, θὰ παραγάγη πολιτικό προϊόν, πού, σὰν φυσικό τέκνο τῆς θελήσεως, θὰ έχη τις ίδιότητες τῆς μητέρας του, και δὲν θὰ φέρη κανένα ἄλλο άποτέλεσμα ἀπὸ τὴν ἐγκαθίδρυση μιᾶς νέας ἐξουσίας στὴ θέση τῆς άνατρεπόμενης. \*Αλλωστε παριστάμεθα μάρτυρες άλλεπάλληλω? πολιτικών άνατροπών, πού δέν άποφέρουν παρά καταστάσεις πανομοιότυπες πρός τὶς προηγούμενές τους. Πρόκειται γιὰ μιὰ τρύπα στὸ νερό. "Οσοι φαντάζονται, ὅτι μὲ τὸ δόλο, τὸ δόγμα, τὴ δύναμη, τὴ βία καὶ τὴν ὀργάνωση θὰ ἐξαφανίσουν τὴν ὑπάρχουσα ἐξουσιαστικὴ κατάσταση καὶ θὰ δημιουργήσουν ἔναρχη κοινωνία, εἶναι ἡλίθιοι, καὶ όσοι προχωροῦν πρακτικά χρησιμοποιώντας τὶς μεθόδους αὐτές, εἶναι καὶ οἱ ἴδιοι ἐξουσιαστές, τυφλὰ ὄργανα τῆς θελήσεως, ποὺ συγκρούονται με την κατεστημένη θέληση (έξουσία), άπλῶς γιατί δὲν μετέχουν σ' αὐτὴν, σὲ βαθμό ποὺ νὰ ἱκανοποιῆται τὸ ὑπερτελὲς ἔνστικτο τῆς ἐπιδολῆς τους.

Τὸ πραγματικὸ πρόβλημά μας δὲν είναι ἡ ἀνατροπὴ τῆς ἐξουσίας, είναι ή οίκοδόμηση τῆς κοινωνίας. Ή ἀνέγερση ένὸς νέου οἰκοδομήματος θα προϋπόθετε απαραίτητα προηγούμενη κατεδάφιση ένὸς έρειπωμένου ύπάρχοντος κτίσματος, ἂν ἦταν ἀναγκαῖο νὰ χρησιμοποιηθοῦν τὰ ύλικὰ τοῦ παλαιοῦ στὸ χτίσιμο τοῦ καινούργιου. Προκειμένης τῆς ἀνεγέρσεως τῆς ἔναρχης κοινωνίας, τὰ ὑλικὰ ἀπὸ τὰ ὁποῖα συγκροτείται τὸ ἐρείπιο τῆς ἐξουσιαστικῆς κοινωνίας — «ἀρχές», δομές, θεσμοί, ἄτομα, δηλαδή θέληση, δία, δόγμα, ἀναρχία, δόλος, οἰκονομισμός, «ὀργάνωση», δουλησιοκράτες κλπ.— είναι όχι μόνον άχρηστα άλλα και ἀπολύτως ἀκατάλληλα. 'Αντίθετα, τὰ κατάλληλα ύλικά --- άλήθεια, άρετή, ήρωισμός, λειτουργίες, ἄτομα έλευθερωμένα, δίκαια, ἄδολα, ἀπαλλαγμένα ἀπὸ τὸ δουλησιοκρατικὸ σύμπτωμα καὶ διακρινόμενα ἀπὸ τὴν αἴσθηση τοῦ κοινωνικῶς ὀρθοῦ— βρίσκονται έξω ἀπὸ τὴν ἐξουσία, ἄν ὅχι θέσει, τουλάχιστον φύσει, καὶ είναι διαθέσιμα. ή κοινωνία τῆς ἀλήθειας μπορεί νὰ ἀρχίση νὰ συγκροτήται πρὶν ἀπό τὴν ἐξάιλειψη τῆς κοινωνίας τῆς θελήσεως —καὶ μάλιστα ή πρώτη μπορεί νὰ γεννηθή τυπικά μέσα στό πλαίσιο τῆς δεύτερης.

 $B \ \iota \ \beta \ \lambda \ \text{\'io} \quad \Gamma'$ 

Η ΙΔΕΑ ΕΛΛΑΔΑ

### α. - Έλληνικότητα καὶ δόγματα

Η 'Ελλάδα άπο την αρχαιστητά και μέλεις ή ἀνεξάρτητη καὶ αὐτοδύναμη πνευματική της πορεία, ἔδωσο " " Έλευθερίας, Έλλάδα ἀπὸ τὴν ἀρχαιότητα καὶ μέχρις ὅτου ἐκτραπῆ δίαια ίδανικά πού άποτελοῦν ἄμεση ἔκφραση τῶν ίδεῶν τῆς Ἐλευθερίας, τῆς Δικαιοσύνης καὶ τῆς ᾿Αλήθειας, σὲ άρμονική συνάρτηση μὲ τὴν γνήσια άνθρώπινη φύση. Τὰ ίδανικά αὐτά ὁ Έλληνισμός δὲν ἐπεστράτευσε ποτὲ στὴν ὑπηρεσία τῆς ἐξουσίας. Έτσι, ἀπὸ χαρακτῆρος οί έλληνικές άξίες είναι έντελῶς Ιδεαλιστικές, δὲν ἐντάσσονται σὲ ἑνιαῖο σύστημα καὶ εἶναι ἀπαλλαγμένες ἀπὸ τὶς ἐπιδαρύνσεις πού θά συνεπήγετο μοιραΐα ή «ἐκλογίκευση», ή «συστηματοποίηση» καὶ ἡ «ἐξουσιαστικοποίησή» τους. Μὲ τὴν ἔννοια αὐτὴ οἱ έλληνικές άξίες και άρχες δεν συγκροτοῦν κάν ίδεολογία, πολύ περισσότερο δὲν ἀποτελοῦν δόγμα, σὲ ἀντίθεση πρὸς τὰ μὴ ἑλληνικὰ σύνολα ίδεῶν, ποὺ εἶναι συστήματα «ἐκλογικευμένα», καὶ ἔχουν γιὰ κοινό χαρακτηριστικό ότι ἀποτελοῦν, χωρίς έξαίρεση, θρησκευτικές καὶ πολιτικοοικονομικές θεωρίες στρατευμένες στὴν ὑπηρεσία τῆς έξουσίας, με σκοπό την ίδεολογική της δικαιολόγηση.

Ή Έλληνική ᾿Αξιολογία, δὲν «πρακτικοποιήθηκε» ποτὲ ἀπό τοὺς Ἔλληνες καὶ ἔμεινε στὸ ἰδεαλιστικὸ ἢ τὸ «μυθικὸ» ἐπίπεδο. Οἱ ἀξίες της ἐπέχουν θέση θεῶν. Σὰν ἰδεατὲς συλλήψεις εἶναι αὐτοδύναμες, αὐτοσυντηρούμενες καὶ αὐτοελεγχόμενες, χωρὶς νὰ ἔχουν τὴν ἀνάγκη πρακτικῆς δοκιμασίας, γιὰ νὰ ἀποδειχθῆ ἡ ὀντότητά τους καὶ ἡ δύναμή τους, ἢ ὡφελιμιστικῆς ἐκμεταλλεύσεώς τους, γιὰ νὰ γίνουν ἀποδεκτές. Ὁ Ἕλληνας συλλαμβάνει τὴν ἱδέα αὐτή καθ' ἑαυτή, τὴν ἀποσυνδέει ἀπὸ τὶς τυχὸν ὑλικὲς παραμέτρους της, τῆς ἀποδίδει θεία οὐσία καὶ τὴν τοποθετεῖ πάνω σ' ἔνα δωμὸ γιὰ νὰ τὴν λατρεύση καὶ νὰ τὴν ὑπηρετήση καὶ ὄχι νὰ ὑπηρετηθῆ ἀπ' αὐτήν. Συμβαίνει δηλαδὴ τὸ ἀντίθετο πρὸς ἐκεῖνο ποὺ κάνουν οἱ ἐξουσιαστές, οἱ ὁποῖοι, ἀντιστρέφοντας τὰ πράγματα, ὑπηρετοῦνται οἱ ἴ-διοι ἀπὸ τὴν ἱδέα στὶς πρακτικὲς ἐπιδιώξεις τους.

Αὐτὸς ὁ πανθεϊσμὸς καὶ ὁ «μυθικὸς» — μὲ τὴν ἑλληνική σημα-

σία τοῦ ὅρου — χαρακτῆρας τοῦ ἑλληνικοῦ πνεύματος, ποὺ εἶναι καθολικὸς κατὰ τὴν περίοδο τῆς ἀνοδικῆς πορείας τοῦ Ἑλληνισμοῦ ("Ομηρος, Ἡσίοδος, Ἑπτὰ Σοφοί, Προσωκρατικοὶ Φιλόσοφοι), περιωρίσθηκε ἐν μέρει ἀπὸ τὸν ᾿Αριστοτέλη καὶ τοὺς μεταγενέστερους Σοφιστές, ἀλλὰ παρέμεινε βαθειὰ ριζωμένος στὸ νοῦ καὶ τὴν καρδιὰ τῶν Ἑλλήνων. Ἡ «μυθικὴ» ἀντίληψη τῆς ζωῆς, τὸ ἡρωϊκὸ πνεῦμα καὶ οἱ ἀξίες τῆς λεβεντιᾶς, τοῦ φιλότιμου, τῆς δικαιοσύνης, τῆς ἀξιοκρατίας καὶ πολλὲς ἄλλες, ποὺ χαρακτηρίζουν μόνο τὸν νεώτερυ Ἑλληνισμὸ εἶναι σύγχρονες ἰδεαλιστικὲς ἐκδηλώσεις τῆς ψυχῆς καὶ τοῦ πανθεϊστικοῦ πνεύματος τῆς Ἑλληνικότητας, ἀλλὰ καὶ τοῦ βαθύτατα ἡθικοῦ χαρακτῆρα τῆς ἑλληνικῆς σκέψεως.

Ο έλληνικός μῦθος ἀποτελεῖ τὸν ἀντὶποδα τοῦ ἀνατολικοῦ καὶ γενικά τοῦ μὴ έλληνικοῦ μύθου. Ὁ Ελληνας καταφεύγει στὸ μῦθο, ὅταν ὁ Λόγος δὲν μπορῆ νὰ συνεχίση τὴν προσπέλαση πρὸς την άληθεια και κινδυνεύη να μετατραπή σε δόγμα. Ο άνατολικός μῦθος ἀποτελεῖ αὐτὸ τοῦτο τὸ δόγμα. Μὲ τὸν μῦθο ἡ έλληνική σκέψη ἀποφεύγει τὸ δόγμα καί συνεχίζει τὴν πορεία πρὸς τὴν ἀλήθεια μὲ ἄλλα, ἐξωλογικὰ μέσα (πρδλ. τοὺς πλατωνικοὺς μύθους τοῦ σπηλαίου, τῆς Διοτίμας, τοῦ Ἡρός τοῦ ᾿Αρμενίου κλπ., ὡς καὶ τοὺς λαμπρούς συμβολικούς μύθους τῆς Έλληνικῆς Μυθολογίας). Έξ άλλου ή μυθική συτίληψη τῆς ζωῆς — ήρωῖσμός — παρέχει τή δυνατότητα στὸν "Ελληνα νὰ σπάση τὰ δεσμὰ ποὺ τοῦ ὑπαγορεύει ἡ «λογική» και ή πείρα και νὰ ἀποδυθῆ σὲ πράξεις «ἀντιλογικές» και πρωτοποριακές. Ο έλληνικός μυθικός τρόπος ζωῆς ἐπιτρέπει στὸν Έλληνα νὰ δημιουργήση Θερμοπῦλες, Μεσολόγγια καὶ ᾿Αρκάδια ἐκεῖ ποὺ ἡ λογοκρατία τῆς Δύσεως καὶ ἡ μοιρολατρεία τῆς 'Ανατολῆς ὑπαγορεύουν τὴν ἀπραξία καὶ τὴ φυγή. Ὁ ἑλληνικὸς μῦθος γεννιέται ἀπὸ τὴν ἄρνηση τῆς ὕλης καὶ τὴν κατάφαση τῆς ἰδέας, γι' αὐτό και μπορεί ό ίδεολογικά "Ελληνας νά χτίση πάνω σὲ βάση ύλικοῦ μηδενός πελώρια ήθικά και ίδεαλιστικά μεγέθη.

Ἡ ἐξιδανίκευση καὶ ἡ «μυθοποίηση» τῶν ἀξιῶν ἀλλὰ καὶ τῶν φυσικῶν καὶ ἱστορικῶν φαινομένων δίνει στὸ ἑλληνικὸ πνεῦμα τὸν πανανθρώπινο, οἰκουμενικὸ χαρακτῆρα του καὶ ταυτόχρονα τὴν ὑπερχρονικὴ καὶ ὑπερτοπικὴ δύναμή του. Οἱ θεοποιημένες ἢ «μυθοποιημένες» ἀξίες, παραμένοντας στὸν ἰδεαλιστικὸ χῶρο, διασώζονται ἀπὸ τὶς συνέπειες τοῦ νόμου τῆς φθορᾶς καὶ καταυγάζουν μὲ μεταφυσικὸ φῶς τοὺς φορεῖς τους, δίνοντάς τους δικαίωση τῆς ζω-ῆς, χωρὶς ταυτόχρονα νὰ ἀποδυναμώνωνται καὶ νὰ ἐξαντλοῦνται οἱ ἔδιες.

'Αλλά μήπως ή τοποθέτηση τῶν ἀξιῶν στὸν ἰδεαλιστικό καὶ «μυθικό» χῶρο καὶ ἡ ἄρνηση τῆς στρατεύσεώς τους στὴν ὑπηρεσία τῆς πρακτικῆς (ἐξουσιαστικῆς) σκοπιμότητας ἀποτελοῦν γιὰ τὴν Έλλάδα στοιχεῖα πνευματικῆς ἀναρχίας καὶ ἠθικοπολιτικ**ῆς αὐτοκα**ταστροφής; Θὰ μποροῦσε νὰ παρατηρηθή π.χ., ὅτι οἱ Ελληνες συνέλαβαν καὶ θεοποίησαν τὴν ἰδέα τῆς Ἐλευθερίας, ἀλλὰ κρατώντας την στὸ ίδεαλιστικό ἐπίπεδο, ἄφησαν τὸ Δυτικοευρωπαϊκό Κατεστημένο νὰ τὴν διαστρεδλώση καὶ νὰ τὴν κάνη πολιτική πράξη μὲ τὶς άστικὲς ἔπαναστάσεις στὴν ᾿Αγγλία καὶ τὴ Γαλλία, μὲ συνέπεια νὰ άσκήση μέσω αὐτῆς (Κοινοβουλευτισμός, οἰκονομικός φιλελευθερισμός) τὴν ἐξουσιαστικὴ ἐπιρροή του σ' ὅλο τὸν Κόσμο. ή, ὅτι ὁ Δημόκριτος συνέλαβε τὴν ἀτομικὴ θεωρία, ἀλλὰ τὴν κράτησε σὲ καθαρά φιλοσοφικά πλαίσια, για να την πάρουν άργότερα οί έξουσιαστές και με την πρακτική έφαρμογή της νά κυριαρχοῦν στὸν Κόσμο μέσω τῶν ἀτομικῶν ὅπλων. Ἦ, ὅτι οἱ ελληνες συνέλαδαν τὴν ἰδέα τῆς δικαιοσύνης, ἀλλὰ κλείνοντάς την στὴν ἀρχαιότητα σὰν θεὰ Δίκη μέσα στούς ναούς, τὴν ἄφησαν ἀνεκμετάλλευτη πρακτικά, παραχωρώντας την έτσι σε άλλους (στούς Μαρξιστές), γιὰ νὰ τῆς δώσουν οί τελευταίοι τον διαστρεβλωμένο τύπο τοῦ κοινωνικοοικονομι κοῦ δόγματος καὶ μέσω τῆς συστηματοποιημένης καὶ ἐξουσιαστικῆς αὐτῆς μορφῆς της νὰ ἐξουσιάσουν τὸν Κόσμο.

'Αλλὰ ή θεοποίηση ἢ «μυθοποίηση» τῶν ἀξιῶν ἀπὸ τὴν ἑλληνική σκέψη δὲν σημαίνει μὲ κανένα τρόπο ἀφαίρεση τοῦ ρόλου τους στή ζωή και έκμηδένιση τῆς κατά κόσμον ἐκδηλώσεώς τους. Ο Ελληνας, ἐκτελώντας τὰ λατρευτικά του χρέη στοὺς μυθικοὺς δωμοὺς τοῦ Πανθέου του, μετέχει σ' αὐτό, μὲ την κατά Πλάτωνα σημασία τοῦ ρήματος. Ἡ «μ έ θ ε ξ η» αὐτή σημαίνει, ὅτι ἡ «θειότης» ἢ ὁ μυθικὸς χαρακτῆρας τῆς ἰδέας καὶ τῆς ἀξίας ἀντικατροπτίζεται, ἐκφράζεται καὶ ὑλοποιεῖται μόνο στόν αἰσθητό κόσμο, ἀλλὰ καὶ στόν ἴδιο τόν ἄνθρωπο. Έτσι π.χ. ὁ ἄνθρωπος ἢ ἡ ἀνθρώπινη ὁμάδα (κοινωνία) μετέχουν στίς (δὲν ὑπηρετοῦνται ἀπὸ τὶς) θεότητες τῆς ᾿Αλήθειας, τῆς Δικαιοσύνης, τῆς Σοφίας, τῆς 'Αρμονίας, τοῦ 'Αγαθοῦ, τοῦ Κάλλους καὶ τῆς Ἐλευθερίας... Οἱ ἰδέες μπαίνουν στὴν ἀνθρώπινη φύση καὶ τή ζωή καὶ γίνονται «οἱ ἐν τῆ ψυχῆ λόγοι», μέσω τῶν ὁποίων τὰ ἄ~ τομα (καὶ οἱ ὁμάδες) σκέπτονται, δούλονται καὶ αἰσθάνονται —καὶ κατά προέκταση πράττουν καὶ δροῦν.

Μ' αὐτὴ τὴ σύλληψη ἡ ἑλληνικὴ σκέψη ἀποφεύγει ταυτόχρονα τὴν ἐξαΰλωση καὶ τὴν πρακτικοποίηση. Τὸ ἑλληνικὸ «μέτρο» δίνει καὶ στὴν περίπτωση αὐτὴ τοὺς εὐεργετικούς του καρποὺς ἀποτρέ-

ποντας στήν πράξη τὶς δυὸ ἀκρότητες: τήν πνευματική καὶ πολιτική ἀναρχία ἀφ' ἑνὸς καὶ τὴν ἠθικοπνευματική, ἀφ' ἑτέρου, καταπίεση. Οἱ θεοποιημένες ἰδέες ἔχουν καὶ πρακτικὸ – πολιτικὸ ρόλο, ποὺ ἐκπηγάζει ἀπὸ τὴν γνήσια ἀνθρώπινη φύση καὶ εἶναι ἀπόλυτα ἐναρμονισμένος πρὸς αὐτήν. Ἔτσι γιὰ τοὺς Ἕλληνες, οἱ ἠθικοπνευματικὲς ἀξίες χωρὶς οὔτε νὰ γίνουν ποτὲ ἐξουσιαστικὸ ἰδεολογικὸ σύστημα ἢ δόγμα, οὔτε νὰ στρατευθοῦν στὴν ὑπηρεσία τῆς ἐξουσιαστικῆς σκοπιμότητας — πρᾶγμα ποὺ θὰ εἶχε συνέπεια τὴν αὐτοκατάργησή τους — συνδέονται ἄμεσα μὲ τὴν πολιτική, οἰκονομική, κοινωνική καὶ ἀτομική ζωή καὶ πράξη, τὴν ἐπηρεάζουν καὶ τὴν σφραγίζουν, τὴν ἐξιδανικεύουν καὶ τῆς προσφέρουν τὴν ἡθική της καταξίωση.

Τὰ στοιχεῖα λοιπὸν τῆς αὐτοκαταστροφῆς καὶ τῆς πνευματικῆς άναρχίας δὲν σχετίζονται μὲ τὸν μυθικὸ καὶ ἰδεαλιστικὸ χαρακτῆρα τοῦ έλληνικοῦ πνεύματος, άλλὰ —ὅπως εἶπαμε— μόνο μὲ τὸ «πνεῦμα» τοῦ Κατεστημένου. Ἡ ἀλήθεια αὐτὴ ἀποδεικνύεται ἱστορικὰ άπὸ τὴν ἀδυναμία τοῦ ἐξουσιαστικοῦ πνεύματος νὰ παραγάγη πρωτογενείς άξιες, άφ' ότου πρακτικοποίησε και συνεπώς παραχάραξε καὶ πλαστογράφησε τὶς έλληνικές, άλλὰ καὶ ἀπὸ τὸν ἐκβαρβαρισμό, τὸν ἐκφυλισμὸ καὶ τὸν εὐτελισμὸ αὐτῶν τούτων τῶν ἑλληνικῶν ἀξιῶν, πού σημειώθηκε ἀφ' ότου τὶς στράτευσε στὴν ύπηρεσία του. Καὶ κατά προέκταση, ή τραγικώτερη ἀπόδειξη τῆς ὑπεροχῆς, καθώς καὶ τῶν εὐεργετικῶν ἀποτελεσμάτων τοῦ έλληνικοῦ πνεύματος εἶναι, ότι ἀφ' ότου οἱ ἐξουσιαστὲς τὸ ἐξουδετέρωσαν ἀφαιρώντας τὸν «μυθικό» χαρακτήρα του, ή ήθικοπνευματική πρόοδος τής ανθρωπότη τας όχι μόνο σταμάτησε άλλά και ώπισθοδρόμησε, με άποτέλεσμα τὴν ἐξαχρείωση καὶ ἐξαγρίωση τοῦ ἀνθρώπου, τὴν ἀποκοπή του ἀπὸ την άλήθεια, την μείωση τοῦ δαθμοῦ έλευθερώσεώς του καὶ την έξάπλωση τοῦ ἄγχους, τῆς δυστυχίας, τοῦ φόδου καὶ τοῦ παραλογισμοῦ σ' ὅλα τὰ σημεῖα τοῦ Κόσμου, ἀνεξαρτήτως πολιτικοκοινωνικῶν συστημάτων.

\* \* \*

Στὸ πρόβλημα τῆς ἀποκαταστάσεως τῆς διαταραγμένης ἰσορροπίας καὶ ἀρμονίας τοῦ Κόσμου τὸ ζητούμενο εἶναι ἡ ἀποπαγίδευση τῆς ἀνθρώπινης ψυχῆς καὶ τοῦ πνεύματος ἀπὸ τὰ ἰδεολογικὰ ὑποπροϊόντα τῶν ἐξουσιαστικῶν δογμάτων καὶ ἡ ἐπαναφορὰ τῆς πνευματικῆς πορείας τῆς ἀνθρωπότητας στὸ προχωρημένο σημεῖο ποὺ τὴν εἶχε ὁδηγήσει τὸ ἑλληνικὸ πνεῦμα, προτοῦ ἐξοδελισθῆ ἀπὸ τὸν Κόσμο. Τοῦτο δὲν μπορεῖ μὲ κανένα τρόπο νὰ ἐπιτευχθῆ μὲ τὴν

δογματοποίηση τῆς 'Ελληνικῆς 'Αξιολογίας. 'Αν συνέδαινε κάτι τέτοιο, τοῦτο θὰ σήμαινε ἀφ' ἑνὸς διαστρέδλωση τοῦ ἑλληνικοῦ πνεύματος καὶ ἄρνηση τῆς ἴδιας τῆς φύσεώς του καὶ ἀφ' ἑτέρου καθιέρωση καὶ ἐπιδολὴ ἑνὸς ἀκόμη ἐξουσιαστικοῦ δόγματος καὶ σχήματος κοντὰ στὰ ἄλλα ποὺ ὑπάρχουν.

'Αντίθετα, προϋπόθεση τῆς ἀποπαγιδεύσεως εἶναι ἡ «μέθεξη» τοῦ ἀνθρώπου στὶς πρωτογενεῖς ἑλληνικὲς ἰδέες καὶ ἀξίες καὶ ἡ καταξίωση τῆς ζωῆς μὲ τὴν δοήθεια τῆς ἰδεαλιστικῆς τους ἐπήρειας. "Οπως συνέδη στὸν 'Ελληνισμό, ἡ μέθεξη αὐτὴ χωρὶς νὰ ἀναρχοποιῆ τὰ ἄτομα καὶ τὶς ὁμάδες (κοινωνίες, "Εθνη), συμδιδάζει τὴν γνήσια Φύση μὲ τὴν ἰδεατὴ ἀλήθεια καὶ προσφέρει ταυτόχρονα τὴν ἀπελευθέρωση ἀπὸ τὴν ἡθικοπολιτικὴ καὶ πνευματικὴ καταπίεση, ἀνοίγοντας στὸν πολιτισμὸ τὸν δρόμο γιὰ μιὰ αὐτοελεγχόμενη καὶ αὐτοσυντηρούμενη πορεία. Μὲ τὴν ἔννοια αὐτή, ἡ ἰδεολογία καὶ ἀξιολογία τοῦ ἑλληνικοῦ πνεύματος ἀποτελεῖ τὴν ἀντίληψη γιὰ τὴ ζωἡ καὶ τὸν Κόσμο, ποὺ χρειάζεται γιὰ νὰ λυθῆ τὸ ἀνθρώπινο ἀδιέξοδο. 'Αντίληψη, ποὺ ἀποκαθιστᾶ τὴν χαμένη ἐπαφὴ τοῦ ἀνθρώπου μὲ τὴν ἀλήθεια, τὴν δικαιοσύνη καὶ τὴν 'Ελευθερία καὶ ἀποτελεῖ αὐτὸ καθ' ἑαυτὸ ἄρνηση καὶ κατάργηση τῆς διαστρεδλωμένης φύσεως τῶν δογμάτων.

Ή έλληνική ἀντίληψη γιὰ τὴ ζωὴ καὶ τὸν Κόσμο ὁδηγεῖ στὴν ἀπελευθέρωση τοῦ ἀνθρώπου ἀπὸ τὴν ἠθική, πνευματικὴ καὶ ὑλικὴ δουλεία ποὺ τοῦ ἐπιβάλλει ἡ ἐξουσία καὶ στὴν ἔνταξή του σ' ἔνα ἰδεαλιστικὸ σχῆμα συμβιώσεως ποὺ ἀποτελεῖ ἔκφραση τῶν ἰδεῶν τῆς Δικαιοσύνης, τῆς ᾿Αλήθειας καὶ τῆς Ἐλευθερίας. Ἡ ἑλληνικὴ ἀντίληψη εἶναι ταυτόχρονα ἑλληνικὴ καὶ πανανθρώπινη, οἰκουμενική.

Μὲ δάση τὴν τοποθέτηση αὐτὴ συνάγεται, ὅτι ἡ ἐνεργοποίηση τῶν ἑλληνικῶν ἰδεῶν, ἀρχῶν καὶ ἀξιῶν ἀποτελεῖ γεγονὸς ἀπελευθερωτικοῦ χαρακτῆρα. Ὁ ἀνθρώπινος νοῦς διορθώνει τὴν λανθασμένη πορεία του πρὸς τὴν ἀλήθεια ποὺ ὑπάρχει στὴ Φύση, γιὰ νὰ μπορέση νὰ βρῆ τὴν γραμμὴ πλεύσεως πρὸς τὴν ἀλήθεια ποὺ ὑπάρχει ἐντὸς καὶ ἐκτὸς τοῦ ἑαυτοῦ του —καὶ κατ' ἐπέκταση πρὸς τὴν ἔναρχη κοινωνία καὶ πρὸς τὴν ἡθική του εὐδαιμονία.

## β. — Έλληνικότητα καὶ ήρωισμὸς

Τὸ σταθερὸ πνεῦμα τοῦ Ἑλληνισμοῦ, ἀπὸ τὰ πανάρχαια χρόνια μέχρι τὴν ἐγκαθίδρυση τῆς Λογοκρατίας στὴν Ἑλλάδα (ἀμέσως μετὰ τὴν Ἐπανάσταση) εἶναι βασικὰ ἰδεαλιστικό - ἀντιυλιστικὸ καὶ ἡρωϊκὸ-ἀντιλογοκρατικό. 'Ο Ελληνας, εἴτε σὰν ὁμηρικὸς ἤρωας, εἴτε σὰν Σαλαμινομάχος, εἴτε σὰν Βυζαντινὸς ᾿Ακρίτας, εἴτε σὰν παλληκάρι τοῦ Εἰκοσιένα, ἀντιμετωπίζει τὴ ζωὴ καὶ τὸν Κόσμο ἀπὸ σκοπιὰ πάνω ἀπ' ὅλα ἡ θ ι κ ή, καὶ μὲ ἀφετηρία τὸν ἰδεαλισμὸ του δημιουργεῖ τὰ πρότυπά του. Ἡ ἀντίληψή του γιὰ τὴν πολιτική, τὴν κοινωνία, τὴν οἰκονομία καὶ γενικὰ τὴν δημόσια, ἀλλὰ καὶ τὴν καθημερινὴ ζωὴ ἀπορρέει ἀπὸ τὸ πνεῦμα αὐτὸ καὶ ἐκφράζεται μὲ τὶς ἀρετὲς ποὺ ἐκπηγάζουν ἀπ' αὐτό. Πρόκειται γιὰ συνεχῆ δίωση τοῦ ἰδανικοῦ τῆς ἡθικῆς ἐλευθερίας, ποὺ ὑλοποιεῖται μὲ ἀσυνήθιστης τελειότητας τύπους ἀνθρώπου, πολίτη καὶ ἡγέτη, ποὺ δὲν ἔχουν σχέση μὲ τὸ ἰδεολογικὰ καὶ ἡθικὰ κατώτερο πρότυπο τοῦ «οἰκονομικοῦ» ἀνθρώπου.

Βασική ἀρετή μέσω τῆς ὁποίας ἐκφράζεται τὸ ἑλληνικὸ ἰδανικὸ τῆς ἡθικῆς ἐλευθερίας εἶναι —μὲ τὴ νεοελληνικὴ ὁρολογία— ἡ λεδεντιά. Ἡ νεοελληνικὴ λεδεντιὰ δὲν διαφέρει σὲ τίποτε ἀπὸ τὴν ἀρετὴ τοῦ ὁμηρικοῦ ἥρωα καὶ ἀποτελεῖ φυσιολογικὴ ἐξέλιξή της, ἐνῶ ὁ λεδέντης εἶναι ὁ γνήσιος κληρονόμος καὶ συνεχιστὴς τοῦ ὁμηρικοῦ ἡγήτορα, πολιτικοῦ, κοινωνικοῦ καὶ στρατιωτικοῦ. Ἦναι ἡ
λέξη λεδέντης εἶναι μᾶλλον ξένη (πιθανῶς ἰταλικῆς προελεύσεως),
τὸ περιεχόμενό της εἶναι ἰδεολογικὰ ἑλληνικὸ καὶ δὲν μπορεῖ νὰ
ταυτισθῆ μὲ καμμία παρεμφερῆ ἔννοια τῶν ἄλλων λαῶν, ὅπως ἀκριδῶς καὶ ἡ λέξη ἥρως ἔχει ἀποκλειστικὰ ἑλληνικὸ περιεχόμενο καὶ
παραμένει ἀμετάφραστη σ' ὅλες τὶς ἄλλες γλῶσσες τοῦ κόσμου. Ὁ
Έλληνας λεδέντης μὲ τὴν ἰἡθικὴ καὶ φυσικὴ τελειότητά του καὶ μὲ
τὴν ἰδεαλιστικὴ κοσμοθεωρία του ὑπερέχει συντριπτικὰ τοῦ τυπικὰ
«γενναίου», καὶ οὐσιαστικὰ ὑστερόδουλου, ἀμοραλιστῆ καὶ «φιγου-

ρατζῆ» ἰππότη τῶν Δυτικῶν λαῶν, καθώς καὶ τοῦ θρασύδειλου ψευδοηρωϊκοῦ τύπου τοῦ ᾿Ανατολίτη νταῆ.

'Απὸ τὴν ἑλληνικὴ ἠθογραφική λογοτεχνία, ἀπὸ τὶς ἱστορικὲς πληροφορίες καὶ εἰδήσεις ποὺ ὑπάρχουν ἄφθονες στὴ νεώτερη ἑλληνικὴ ἱστορία, ἀπὸ τὸ δημοτικὸ τραγούδι, ἀλλὰ καὶ ἀπὸ τὶς ἐπιδιώσεις τοῦ λεβέντικου πνεύματος τοῦ 'Ελληνισμοῦ ποὺ ἀπαντοῦν μέχρι σήμερα σὲ ὡρισμένα ὑποσύνολα τοῦ ἑλληνικοῦ λαοῦ, ἰδίως σὲ διάφορες περιοχὲς τῆς ὑπαίθρου, μποροῦμε νὰ προσδιορίσουμε τὴν βαθύτερη φύση τῆς ἀρετῆς τῆς λεβεντιᾶς καὶ νὰ καθορίσουμε ἐπακριδῶς τὴν ἀτομική, τὴν πολιτική, τὴν κοινωνικὴ καὶ τὴν κοσμοθεωρητικὴ πλευρά της. 'Η ἀναφορά μας στὴ νεώτερη λεβεντιὰ καθιστᾶ περιττὴ τὴν ἱστορικὴ ἀναδρομὴ καὶ ἀνάλυση τοῦ ἑλληνικοῦ ἡρωϊκοῦ πνεύματος: ἡ πρώτη, ὅχι μόνον ἐξαντλεῖ, ἀλλὰ ὁλοκληρώνει τὸ δεύτερο.

Βασικός ἄξονας γύρω ἀπό τὸν ὁποῖο περιστρέφεται ή ζωή τοῦ λεβέντη είναι ή τιμή. Ἡ περηφάνεια, τὸ φιλότιμο καὶ ἡ βαθειὰ ήθική συνείδησή του, τοῦ ἀπαγορεύουν τὴν συνάρτηση τῶν πράξεων καὶ γενικὰ τῆς συμπεριφορᾶς του μὲ τὴν ὑλιστική σκοπιμότητα καὶ στρέφουν τὴν δράση του ἀποκλειστικὰ πρὸς ἡθικὰ ἐπιτεύγματα. Τὸ ἐγώ τοῦ Ελληνα γενναίου συνιστᾶ ἀκατάδλητη δύναμη, τὴν δποία ή ύλική ἰσχύς δὲν μπορεῖ σὲ καμμιὰ περίπτωση νὰ ὑποτάξη. Ἡ έξουσία και ό πλοῦτος τὸν ἀφήνουν ἐντελῶς ἀδιάφορο, ἐφ' ὅσον δὲν είναι μέσα γιὰ τὴν πραγμάτωση ἰδεαλιστικῶν σκοπῶν. Καὶ ἄν οἱ δύο αὐτὲς δυνάμεις ἐκδηλώνωνται μὲ τὴν μορφή τοῦ ώμοῦ συμφέροντος, τὸν θρίσκουν ἀντιμέτωπο. Ἡ ἐλληνικὴ λεδεντιά, σὰν κοσμοθεωρία, όχι μόνο συγκρούσθηκε σφοδρά με την έξουσία έπι Τουρκοκρατίας. άλλα παρέμεινε άνυπότακτη και δαθειά έχθρική απέναντι στο ύλιστικό Νεοελληνικό Κράτος, ἀφ' ὅτου τὸ τελευταῖο υἱοθέτησε ἰδεολογικά τὸ καθαρά ἐξουσιαστικὸ πνεῦμα τοῦ Κράτους τῆς Δύσεω; Καὶ ὁ "Ελληνας λεβέντης παρέμεινε ξένο σῶμα γιὰ τὴν νεοελληνική άστική κοινωνία, πού συγκροτήθηκε μετά τὸ Εἰκοσιένα και δὲν καταδέχθηκε ποτέ νὰ ἐνσωματωθῆ σ' αὐτήν, ἀφ' ὅτου ἔγινε φανερό, ότι ή δεύτερη περιώρισε τὶς σχέσεις ποὺ διέπουν τὰ μέλη της ἀποκλειστικά πάνω σὲ ύλιστική δάση.

Ή τιμή, σὰν ἀνώτατη ἰδεολογικὴ ἀρχὴ στὴν ὁποία ὑπόκειται ἡ λεβεντιά, δὲν συμπίπτει μὲ τὴν ματαιοδοξία, δὲν εἶναι ἐπιφανειακὴ κοινωνικὴ δεοντολογία καὶ λάμψη, ἀλλὰ βίωμα βαθὺ καὶ συχνὰ ἀφανὴς καὶ ἄγνωστη στοὺς ἄλλους κρυφὴ ἀρετή, τὴν ὁποίαν ὁ φορέας της δὲν ἐπιδιώκει νὰ ἐπιδείξη, γιὰ νὰ καρπωθῆ ἀπ' αὐτὴν

ήθικὰ ἢ ύλικὰ πλεονεκτήματα. Μὲ δωρική σεμνότητα ὁ "Ελληνας πράττει τὸ ὀρθό, τὸ δίκαιο, τὸ τίμιο, τὸ ἡρωϊκὸ γιὰ τὴν ἴδια τὴν πράξη καὶ ὅχι γιὰ τὶς οἱεσδήποτε συνέπειές της Πρόκειται γιὰ τέλεια νίκη τοῦ ἐσωτερικοῦ του κόσμου ἐπὶ τοῦ ἐξωτερικοῦ. Ἡ τιμὴ τοῦ "Ελληνα, σὰν ἀτομικὴ καὶ κοινωνικοπολιτικὴ ἀξία, ὑπερέχει ἀξιωματικὰ ἀπὸ τὶς θεατρινίστικες ἢ φορμαλιστικὲς «ἀξίες» τοῦ «γοήτρου», τοῦ «κύρους», καὶ τῆς «ἐντιμότητος» τοῦ ἀνθρώπου τῆς Λογοκρατίας.

Ή φυσική δύναμη καὶ καλλονή ποὺ χαρακτηρίζουν τὸν λεδέντη εἶναι ἔκφραση τοῦ γνήσιου ἀνδρικοῦ ἤθους του καὶ δὲν μπορεῖ νὰ γίνη κανένας παραλληλισμός τους μὲ τὴ δυτικὴ ἐπιδεικτικὴ ὡραιοπάθεια καὶ τὴν ἀνατολίτικη κτηνώδη ρώμη. Φυσιολογικὴ ἐξέλιξη τοῦ εὐγενικοῦ ἀρχαίου ἀθλητικοῦ πνεύματος ἡ βίωση τοῦ ἰδανικοῦ τῆς φυσικῆς ἀρτιότητας καὶ σωματικῆς ἰσχύος γίνεται στὴν πράξη ἡ ἀναγκαία προϋπόθεση γιὰ τὴν ἡρωικὴ μεγαλόψυχη δράση καὶ συνεπῶς καθίσταται ἀπαραίτητο στοιχεῖο τῆς ζωῆς. (α)

Ή άρετή τῆς λεβεντιᾶς σφράγισε μὲ τὴν ἀνωτερότητά της τὸν Έλληνισμό καὶ ἐπεκράτησε σὰν κοινωνικοπολιτικὸ ἰδανικό δλόκληρου τοῦ έλληνικοῦ λαοῦ. Οἱ "Ελληνες θαύμαζαν, σέδονταν καὶ ἐκτιμοῦσαν δαθύτατα τὸν λεδέντη, άλλὰ καὶ προσπαθοῦσαν ὅλοι νὰ τὸν μιμηθοῦν καὶ νὰ τὸν φθάσουν. Έτσι ἡ λεδεντιὰ δὲν περιωρίσθηκε στούς λίγους, άλλὰ ἔγινε γενικός κανόνας ζωῆς, ἐπικρατοῦσα ἀντίληψη και πράξη γιὰ όλους τοὺς Ελληνες και γιὰ όλες τις έλληνικές κοινότητες. Άπό τὴν Ήπειρο μέχρι τὴν Κρήτη καὶ ἀπό τὴν Ρούμελη και τη Μακεδονία μέχρι τὸν Πόντο και τὴν Καππαδοκία, ό έλληνικός λαός, ἀνεξαρτήτως κοινωνικῆς καὶ οἰκονομικῆς τάξεως, ἐβίωνε βαθειὰ τὸ ἰδεαλιστικὸ πρότυπο τοῦ παλληκαριοῦ καὶ ταυτόχρονα περιφρονοῦσε βαθειά τὸν «οἰκονομικό» καὶ λογοκρατούμενο ἄνθρωπο. Τὴν ἀπόδειξη τῆς καθολικότητας ποὺ κέρδισε τὸ λεβέντικο πνεῦμα μεταξύ τοῦ Ἑλληνισμοῦ παρέχει ή κύρια καὶ γνησιώτερη ἐκδήλωση τῆς ψυχῆς του, τὸ δημοτικὸ τραγούδι. Τὸ δημοτικὸ τραγούδι κατὰ μέγιστο μέρος του δὲν εἶναι τίποτα άλλο ἀπὸ ὕμνος καὶ ἐγκώμιο τοῦ λεβέντη, ἢ θρῆνος γιὰ τὸ θάνατό του καὶ γενικά ἀποτελεῖ τὴν καλλιτεχνικὴ ἔκφραση τοῦ ἰδανικοῦ τῆς

<sup>(</sup>α) Ὁ Μαχρυγιάννης διώχνει μὲ τὸ οπαθί τὸ γιατρὸ ποὸ πῆγε νὰ τοῦ κόψη τὸ πληγωμένο χέρι, διαχινδυνεύοντας τὸ θάνατο ἀπὸ γάγγραινα καὶ δ «Βασίλης δ ᾿Αρδα-νίτης» τοῦ Στράτη Μυριδήλη μπήζει τὸ μαχαίρι στὴν καρδιά του, ὅταν σπάζη τὸ πόδι του —ἀρνούμενοι καὶ οἱ δύο νὰ ζήσουν ἀκρωτηριασμένοι. Μὲ τὸ σπαρτιατικὸ ἰδανικὸ τους οἱ λεδέντες ξεχειλίζουν ἀπὸ ἀνδρεία ποὺ ῦλοποιεῖται μὲ νίκη τοῦ ἰδεαλισμοῦ πά-νω στὴν ἀνθρώπινη μοίρα.

ήθικῆς ἐλευθερίας. Ἡ ἀξιολογία τοῦ δημοτικοῦ τραγουδιοῦ εἶναι καθαρὰ ἀρχαιοελληνική. (α)

Στὸ πολιτικοκοινωνικὸ ἐπίπεδο, ἀπὸ τὸ πνεῦμα τῆς λεβεντιᾶς άπορρέουν κανόνες δημόσιας ζωῆς, οί όποῖοι συνθέτουν τὶς ἀρχὲς καὶ τὶς προϋποθέσεις μιᾶς ἰδεαλιστικῆς Πολιτείας καὶ μιᾶς κοινωνίας 'Αρχῆς, ποὺ εἶναι ἐντελῶς διαφορετικὲς ἀπὸ τὰ ἀμοραλιστικά καὶ ύλιστικά σχήματα τοῦ ἀστοκαπιταλομαρξιστικοῦ σημερινοῦ Κόσμου. Οι λεβέντες πολιτικός, στρατιωτικός και κοινωνικός ήγέτης, άλλὰ και άπλὸς πολίτης, ὄντας ἀσυμβίβαστοι πρὸς οίοδήποτε σκοπό στενά άτομικιστικό καί στενά οἰκονομιστικό, παραμένουν άνυπότακτοι στὰ οίουδήποτε εἴδους Κατεστημένα. Διαθέτοντας ἡθικὴ αὐτάρκεια, είναι ἄτρωτοι καὶ ἀδιάφοροι ἀπέναντι στὰ ύλικὰ δολώματα τῆς ἐξουσίας. Μὲ ἀφετηρία τὴν ἰδεαλιστική κοσμοθεωρία τους, συγκροτοῦν ἕνα πολιτικοκοινωνικό σύνολο, ὅπου τὸ ἀτομικὸ καὶ ὑλικό συμφέρον ύποδιδάζονται ἀπό τὴν τιμή, ἡ ὁποία ταυτόχρονα καταργεί τὰ διάφορα έξουσιαστικά πλέγματα. Οἱ πολιτικές καὶ κοινωνικές σχέσεις δέν στηρίζονται στόν νόμο, τόν κανονισμό, άλλά σέ μιὰ ἄγραφη πρακτική καὶ σὲ μιὰ δεοντολογία, ποὺ δὲν κωδικοποιοῦνται, ἀλλὰ ἰσχύουν γενικὰ σὰν ἄμεση ἔκφραση τοῦ ὑψηλοῦ λεδέντικου ήθους τῶν μελῶν τῆς Πολιτείας καὶ τῆς κοινωνίας. (6)

Ή πολιτική γιὰ τὴν ἑλληνική ἀντίληψη εἶναι ἄθλημα εὐγενικὸ καὶ ἡ ἡγεσία ἀφιερωμένη στὸ ἰδεαλιστικό σύνολο τοῦ Ἔθνους. Ὁ ἡγέτης, μικρὸς ἢ μεγάλος, γεμᾶτος ῆθος, μπορεῖ νὰ ἐνατενίζη πρὸς τὴν ἡρωϊκὴ ἡθικὴ δικαίωσή του, τὴν ὁποία εἶναι ἐλεύθερος νὰ ἀπολαμβάνη χωρὶς ἐμπόδια, ποτὲ ὅμως δὲν μπορεῖ νὰ ἀποβλέπη στὴν ὑλικὴ κατάκτηση καὶ σὲ ἀτομικοὺς σκοπούς, ὅπως συμβαίνει μὲ τὴν ἀμοραλιστικὴ πολιτικὴ ἀντίληψη.

'Απαλλαγμένες ἀπὸ τὴν ὑποδούλωση σὲ ὑλιστικοὺς σκοπούς, ἡ Πολιτεία καὶ ἡ κοινωνία ποὺ διέπονται ἀπὸ τὸ πνεῦμα τῆς λεθεντιᾶς, μποροῦν νὰ θέτουν σὰν ἀνώτατο στόχο τους τὸ μεγαλεῖο καὶ τὴν ἀνάπτυξη τοῦ ἡθικοπνευματικοῦ ἀνθρώπου, τῆς ἰδεαλιστικῆς

<sup>(</sup>α) B. Knös, «L'histoire de la litterature néo - grecque.— La periode juspu'en 1821», τόμ. Ι. σ. 15 κέξῆς.

<sup>(6) &#</sup>x27;Ο δεσμός που ένώνει τους λεδέντες, ή «ὰ δ ε λ φ ο π ο ι ( α», δὲν ἔχει καμμιά σχέση μὲ τὴν ἰουδαιοχριστιανική «ἄγάπη». Είναι θαυμαστό κράμα ἀριστοτελικής φ ι λ ( α ς καὶ πλατωνικοῦ ἔ ρ ω τ ο ς, καθαρὰ ἰδεαλιστικής ὑφής, ἡθική ἐκλεκτική συγγένεια μεταξύ ἀνωτέρων ψυχῶν, ἀποτέλεσμα ὑπερχειλίζοντος ψυχικοῦ πλούτου καὶ ὄχι φόδου, ἔνδειας καὶ συμπλέγματος ἀνεπάρκειας, ἀποτέλεσμα τῶν ὁποίων εἶναι ἡ παρὰ φύσιν, ἡ νοσηρή σχέση τῆς «ἀγάπης».

όλότητας Έθνος καὶ τῆς ἀνθρωπότητας. Τὰ συμφεροντολογικὰ σύνολα Κράτος καὶ κοινωνία, ἄν δὲν εἶναι σὲ θέση νὰ ὑπηρετοῦν τὸ Έθνος, ὑποδιδάζονται ἢ χάνουν ἐντελῶς τὸ λόγο τῆς ὑπάρξεώς τους.

"Οντας καθαρά έλληνική, ή πολιτικοκοινωνική άρετή τῆς λεδεντιᾶς γίνεται τὸ ἰδεολογικὸ θεμέλιο μιᾶς έλληνικῆς Πολιτείας καὶ κοινωνίας. Εἶναι θεωρητικὰ ἀδιανόητη καὶ πρακτικὰ ἀδύνατη ἡ ὕπαρξη ἐξουσιαστικοῦ Κράτους, ὅταν τοῦτο στηρίζεται στὴν τιμὴ καὶ τὸν ἰδεαλισμὸ τῶν μελῶν του, ἡγετῶν καὶ πολιτῶν. Καὶ γι' αὐτό, ὅταν τὸ Νεοελληνικὸ Κράτος ἀποτέλεσε ὀργανικὸ κομμάτι τοῦ Διενοῦς Κατεστημένου, ἡ ἑλληνικὴ λεδεντιὰ πέθανε πολιτικά. "Αν κατώρθωνε νὰ ἐπιζήση, θὰ θανάτωνε αὐτὴ τὸ φραγκολεδαντίνικο Κράτος μας καὶ θὰ τὸ ἀντικαθιστοῦσε μὲ μιὰ ἰδεαλιστικὴ Πολιτεία. "Ετσι κι ἀλλοιῶς οἱ δύο αὐτὲς δυνάμεις σὲ καμμιὰ περίπτωση δὲν θὰ μποροῦσαν νὰ συνυπάρξουν καὶ νὰ συμδιώσουν εἰρηνικά.

Ή σύγκρουση μεταξύ τοῦ Νεοελληνικοῦ Κράτους καὶ τῆς ἐλληνικῆς λεβεντιᾶς ὑπῆρξε σφοδρὴ καὶ ἄνιση καὶ ἐκδηλώθηκε ἤδη διαρκούσης τῆς Ἐπαναστάσεως. Ἡ πολιτικὴ ἐξουσία ποὺ συγκροτήθηκε ἀπὸ ξένους καὶ ἐγχώρια ὄργανά τους κήρυξε ἀμέσως ἀνηλεῆ καὶ ἀδυσώπητο πόλεμο ἐναντίον τοῦ ἐλληνικοῦ ἰδεαλισμοῦ, ποὺ συνεχίσθηκε καὶ μετὰ τὴ συγκρότηση τοῦ Κράτους γιὰ πολλὲς δεκαετίες. Κατὰ κάποιο δὲ τρόπο ἡ ἰδεολογικὴ ρήξη μεταξὺ τοῦ ἑλληνικοῦ Κράτους καὶ τοῦ ἑλληνικοῦ λαοῦ συνεχίζεται μέχρι σήμερα.

Χρησιμοποιώντας τὴν ὑλικὴ ἰσχὺ ποὺ τοῦ προσφέρει ἡ ἐξουσία, τὸ Κατεστημένο ἐφάρμοσε ὅλες τὶς μεθόδους, ἀπὸ τὴν «δικαστικὴ δολοφονία» μέχρι τὴν ἐξαγορὰ συνειδήσεων καὶ ἀπὸ τὸν κοινωνικὸ παραγκωνισμὸ καὶ τὸν πολιτικὸ θάνατο μέχρι τὴ δυσφήμηση καὶ τὸν ἡθικὸ ἐξευτελισμὸ τῆς λεβεντιᾶς, —γιὰ νὰ μπορέση νὰ τὴν ἐξαλείψη. Οἱ πιὸ ἱκανοί, δυναμικοὶ καὶ προικισμένοι "Ελληνες, ποὺ θὰ μποροῦσαν νὰ ἔδιναν ἄλλη κατεύθυνση καὶ ἄλλες προοπτικὲς στὸ νεοσύστατο Κράτος, ἐξοντώθηκαν κατὰ ἑκατοντάδες σὰν «ληστὲς» ἀπὸ τὶς καρμανιόλες τῶν Βαυαρῶν τοῦ "Οθωνα καὶ τὶς «μπαγιονέττες» τῶν Γάλλων τοῦ Μαιζὼν καὶ τὰ πιὸ ἱδεαλιστικὰ καὶ ἡθικὰ στοιχεῖα, ποὺ ἀντιπροσώπευαν τὸ γνήσιο καὶ μεγαλουργὸ πνεῦμα τοῦ Ἑλληνισμοῦ, ἐξωβελίσθηκαν ἀπὸ τὸ Κατεστημένο καὶ τὴν ὑλιστικὴ κοινωνία μας, διότι σὰν φορεῖς τῆς ἀρετῆς τοῦ παλληκαριοῦ δὲν δέχθηκαν νὰ ἀλλοτριωθοῦν καὶ νὰ τεθοῦν στὴν ὑπηρεσία τῶν ἄνομων συμφερόντων τῆς αἰσχρῆς ἰθύνουσας τάξεως ποὺ ἐγκαθιδρύθηκε.

Ἡ ἑλληνική λεβεντιὰ ποὺ μὲ τὴ δύναμη καὶ τὴν ἠθική τελειότητα της ἔφτιαξε ὕστερα ἀπὸ γιγάντιο ἀγῶνα τὸ Νεοελληνικὸ Κράτος, δολοφονήθηκε ἰδεολογικὰ καὶ πολιτικὰ ἀπὸ τὸ ἴδιο τὸ Κράτος. Δολοφονήθηκε ἀπὰ αὐτοὺς ποὺ κατάντησαν τὴν Ἑλλάδα, στὰ 160 χρόνια τῆς κυριαρχίας τους, τὸ λογοκρατικὸ κρατίδιο τῆς «Ἑλλαδικῆς Ἑλλάδας» καὶ ὑποδίβασαν ἰδεολογικὰ τὸν Ἑλληνισμὸ σὲ βαθμὸ ποὺ ποτὲ ἄλλοτε δὲν εἶχε φθάσει —ἀκόμη καὶ στὶς περιόδους ποὺ λόγω τῆς ξένης κατακτήσεως δὲν εἶχε δικό του Κράτος.

## γ. - Τὸ Εἰκοσιένα: ᾿Απ᾽ τὰ κόκκαλα

Η έλευθερωτική όρμη της Έπαναστάσεως τοῦ 1821 καὶ τὸ ἱστορικὸ προϊὸν της, ἡ ἔγερση τοῦ Ἑλληνισμοῦ ἀπὸ τὸν τάφο τῆς Σκλαβιᾶς καὶ τῆς πολιτικῆς ἀνυπαρξίας, δὲν ἦταν ἀποτέλεσμα τῆς ὡριμάσεως ἱστορικῶν, πολιτικῶν καὶ οἰκονομικῶν συνθηκῶν, ὅπως θέλει νὰ τὸ βλέπη ἡ ἀστοκαπιταλομαρξιστικὴ ἱστορία, ἑλληνικὴ καὶ ξένη. Στὸν Ἑλληνισμό, καὶ σ' ὅλα τὰ ἔΕθνη, ἀπὸ τὰ πανάρχαια χρόνια ἡ ἡθικὴ δύναμη καὶ ἡ πνευματικὴ ἀνωτερότητα ποτὲ δὲν ἔπονται τῆς πολιτικῆς ἰσχυροποιήσεως καὶ ποτὲ δὲν ἀναφαίνονται σὰν «ἐποικοδόμημα» τῆς πολιτικοκοινωνικῆς ἀναπτύξεως, ὅπως φαντάζονται, ὅτι συμβαίνει γενικά, οἱ ὁπαδοὶ τῆς ὑλιστικῆς ἀντιλήψεως τῆς ἱστορίας. ᾿Αντίθετα, σχεδὸν πάντοτε ἡ ὑλικὴ ἀκμὴ συνοδεύεται ἀπὸ τὴν ἡθικοπνευματικὴ κατάπτωση.

Καὶ ή ἀποκορυφωμένη ήθικὴ δύναμη καὶ ή αὐτοδύναμη πνευμ ττική ύπεροχή, αὐτὰ τὰ εἰδοποιὰ γνωρίσματα πού χαρακτήριζαν γενικά δλους τούς άπλούς και άνώνυμους ἐπαναστάτες, αὐτούς τούς παντελῶς ἀμόρφωτους, πάμπτωχους, ξυπόλυτους, στρατιωτικά άνεκπαίδευτους ήρωες, πού ξεπετάχτηκαν σὰν γίγαντες τῆς δράσεως καὶ σὰν ὑποδείγματα στρατιωτικῆς σοφίας μέσα ἀπὸ τὴν ὑλικὴ ἀθλιότητα τοῦ σκλαβωμένου "Εθνους, δὲν ἔχουν καμμιὰ κοινωνικοοικονομική ἀφετηρία. 'Ο ύλικὰ ἐκμηδενισμένος Έλληνισμὸς —καὶ μόνον αὐτός, δεδομένου ὅτι ώρισμένα τμήματά του ποὺ εἶχαν ἀποκτήσει κάποια οἰκονομική εὐμάρεια, ὅπως οἱ πλοιοκτῆτες καὶ οἱ μεγαλογαιοκτήμονες, ἀντέδρασαν στήν Ἐπανάσταση, και προσχώρησαν σ' αὐτὴν ἀργότερα καὶ κάτω ἀπὸ τὴν πίεση τῶν τετελεσμένων νεγονότων - όρμα και χτίζει το άντιλογοκρατικό ήθικο οἰκοδομημά του. τὸ ἐσόρροπο καὶ άγνὸ δωρικὸ σύμθολο τῆς ἐλευθερωμένης ψυχῆς, πάνω σὲ ἀνύπαρκτο ύλικὸ θεμέλιο, μὲ μοναδικὸ ύλικό του τὸ ἄυλο έλληνικό πνεῦμα του.

<sup>«</sup>Μιὰ χούφτα ἀπογόνοι ιἐκείνων τῶν παλαιῶν Ἑλλήνων —γράφει δ Μακρυγιάννης— χωρὶς ντουφέκια καὶ πολεμοφόδια καὶ τ᾽ ἄλλα τ᾽

άγαγκαῖα τοῦ πολέμου ξεσκεπάσανε τὴ μάσκαρα τοῦ Γκρὰν Σινιόρε, τοῦ Σουλτάνου, ὁποὖχε εἰς τὸ πρόσωπόν του κι ἔσκιαζε ἐσέναν τὸν μεγάλον Εὐρωπαῖον (...). "Όταν ὁ φτωχὸς ὁ "Ελληνας τὸν καταπολέμησε ξυπόλυτος καὶ γυμνὸς καὶ τοῦ σκότωσε περίτου ἀπὸ τετρακόσιες χιλιάδες ἀνθρώπους, τότε πολέμαγε καὶ μὶ ἐσένα τὸν Χριστιανὸν —μὲ τὶς ἀντενέργειές σου καὶ τὸν δόλο σου καὶ τὴν ἀπάτη σου κι ἐφοδίασμα τὶς πρῶτες χρονιὲς τῶν κάστρων. "Αν δὲν τὰ ἀρόδιαζες ἐσὺ ὁ Εὐρωπαῖος, ἤξερες ποῦ θὰ πηγαίναμεν μὶ ἐκείνη τὴν ὁριτή (...) Ευπόλυτους, γυμνούς, νηστικούς, δεμένα τὰ ντουφέκια τους μὲ σκοινιά, τὰ καλὰ τοὺς τὰ σύναζε ὁ Τοῦρκος κάθε καιρόν οἱ περισσότεροι πολεμοῦσαν μὲ τὰ ξῦλα καὶ χωρὶς τὶ ἀναγκαῖα cἱ Τοῦρκοι ἤταν πλῆθος καὶ γυμνακόνει οἱ δυστυχεῖς "Ελληνες, ὸλίγοι κι ἀγύμναστοι, νίκησαν τὸν δικόνε σας τὸν σύντροφον τὸν Γκρὰν Σινιόρε».

'Αλλὰ δὲν ἦταν οὔτε τὰ δῆθεν «φιλελεύθερα ρεύματα», ποὺ ξεπήγασαν ἀπὸ τὶς ἀστικὲς ἐπαναστάσεις τῆς Εὐρώπης, ἐκείνα ποὺ πότισαν τὸ δένδρο τῆς ἑλληνικῆς ἐγέρσεως, ὅπως ἐπίσης ἰσχυρίζονται οἱ ἱστορικοί μας. Αὐτοὶ ποὺ πράγματι προετοίμασαν ἰδεολογικὰ τὴν Ἐπανάσταση, μὲ πρῶτο καὶ σημαντικώτερο τὸν Κοσμᾶ τὸν Αἰτωλὸ —ποὺ κατεδάφιζε ἐκκλησίες γιὰ νὰ ἱδρύση σχολεία τῶν ἑλληνικῶν γραμμάτων, γιατί, ὅπως ἔγραφε, «μόνον τὰ ἑλληνικὰ φωτίζουν καὶ λαμπρύνουν τὸν νοῦν»— καὶ τοὺς ἀνώνυμους δασκάλους πού δίδασκαν στὰ διάφορα κρυφὰ ἢ φανερὰ σχολειὰ τοῦ σκλαδωμένου Γένους, δὲν εἶχαν ἰδέαν ἤ, ἄν εἶχαν, ἀντιτάσσονταν σφοδρά καὶ πολύ καλὰ ἔκαναν— στὶς ἰδεολογικὲς ἀρχὲς τοῦ Εὐρωπαϊκοῦ 'Αστισμοῦ. Φῶς καὶ ὁδηγός τους ἦταν τὸ 'Ελληνικὸ Πνεῦμα καὶ αὐτὸ προσπαθούσαν νὰ μεταλαμπαδεύσουν στὸν Έλληνισμό. 'Αλλά καὶ οί ἄλλοι, οί διαφωτιστές τῆς Ἑλληνικῆς Διασπορᾶς, Κοραῆς, Ρήγας κλπ., τὴν ἑλληνική —τὴν κλασσική κυρίως— σκέψη καὶ τὸ ἑλληνικό μεγαλείο προσπαθούν να άναστήσουν και να το μεταδώσουν, με εκδόσεις ή εκλαϊκεύσεις των έργων των κλασσικών Έλλήνων στούς σκλαδωμένους ἀπογόνους τους.

Καὶ ὅπως σχεδὸν αἰφνιδιάζεται κανεὶς ἀπὸ τὸ ἡθικὸ ὕψος καὶ τὸ ὀξύτατο πνεῦμα τῶν ἀπλῶν καὶ ἀνώνυμων ἐπαναστατῶν —καθένας ἀπ' αὐτούς, καὶ ὁ πιὸ ἀσήμαντος, μεταβάλλονταν, ὅταν ἡ στιγμὴ τὸ καλοῦσε, σὲ μεγαλοφυῆ ἐπιτελῆ καὶ ἡγήτορα— ἔτσι αἰφνιδιάζεται καὶ ἀπὸ τὴν βαθειὰ συναίσθηση ποὺ τοὺς διακατέχει ὅτι εἶναι φορεῖς καὶ συνεχιστὲς—καὶ κατὰ κάποιο τρόπο φύλακες—τοῦ Ἑλληνικοῦ Μεγαλείου. Οἱ μαχητὲς τοῦ Κολοκοτρώνη βάφτισαν τοὺς Τούρκους στρατιῶτες μὲ τὸ ὄνομα «Περσιᾶνοι», Πέρσες, δηλαδή, σὰν κι ἐκείνους τοὺς ᾿Ασιᾶτες ποὺ ἄλλοτε οἱ πρόγονοί τους ἀντιμετώπισαν

καὶ συνέτριψαν στὰ ἴδια χώματα. Οἱ ἁπλοϊκοὶ ναυτικοὶ δαφτίζουν τὰ καράδια τους μὲ ἀρχαῖα ἑλληνικὰ ὀνόματα — «Θεμιστοκλῆς», «Κίμων», «Μιλτιάδης», «᾿Αριστείδης», «᾽Επαμεινώνδας», «Λεωνίδας», «ˇΑρης»— καὶ τὰ παλληκάρια ὅταν ξεκουράζωνται ἀπὸ τὶς ταλαιπωρίες τοῦ πολέμου περιτριγυρίζουν ὅποιον ξέρει δυὸ λόγους νὰ τοὺς πῆ γιὰ τὸ πατρογονικὸ μεγαλεῖο, καὶ κλαῖνε ἀπὸ συγκίνηση.

Ό Κανάρης, ὁ ἀγράμματος ἥρωας τῶν θαλασσῶν, ὅπως ὁ ἴδιος ἀνιστόρησε στὸν Γ. Τερτσέτη, τὸ μόνο διάδιο ποὺ διάδαζε, μὲ τὰ λίγα κολλυδογράμματα ποὺ ἔμαθε, στάθηκε ἡ φυλλάδα τοῦ Μεγαλέξανδρου:

«"Όταν ἄραζε εἰς λιμένα —γράφει ὁ Τερτσέτης— ἀδιάλεγε ἔρημο παραθαλάσσιο καὶ καθήμενος εἰς ἀγριολιθάρι ἐδιάδαζε ἔργο καὶ δίον τοῦ Μεγάλου `Αλεξάνδρου, καὶ εἰς τὴν ἀνάγνωσιν ἔτρεχαν δάκρυα, δρύση οἱ ὀφθαλμοί του».

Καὶ ὁ ἄλλος ἀγράμματος σοφὸς ἥρωας, ὁ Μακρυγιάννης, γράφει τὰ ἑξῆς:

«Οί άρχαῖοι "Ελληνες, αὐτεῖνοι οί άγαθοί καὶ οἱ δίκαιγοι, τὸ φῶς τῆς ἀλήθειας, οἱ γενναῖγοι ἀπερασπισταὶ τῆς λευτεριᾶς, μὲ πατριωτισμόν, μὲ καθαρή ἀντρεία, μ' ἀρετή κι ὅχι δόλον κι ἀπάτη, ἐπλούτυναν τήν άνθρωπότητα ἀπό αὐτά' αι ἄν ἦταν αὐτεῖνοι φτωχοὶ εἰς τὰ προσωριγά καὶ μάταια, είναι πλούσιοι πολύ είς τὰ "στορικά τοῦ κόσμου.  $\Delta \hat{c}$  autous htan tà soma tous dywes doeths.  $\Delta \hat{c}$  à to 5 to  $\theta$  éλησε ό Θεὸς ό δίκαιος κι άγάστησε καὶ τοὺς ἀπογόνους τους, δποὺ ήταν χαμένη τόσους αἰῶνες ή τρίδα τους (...). Γεγγαϊγοι προπατέρες, Μιλτιάδη, Θειιιστοκλή, `Αριστεύον, Λεωνίδα κι ἐπίλοιποι γενναΐγοι ἄντρες, μὴν περηφανεύεστε πού κάμετε τόσα μεγάλα καὶ γενναῖα κατορθώματα καὶ σᾶς έγχωνιιάζουν όλος δ Κόσμος -- δέν τὰ κάμετε έσετς μόνοι σας οί στρατιωτικοί καὶ πολιτικοὶ σᾶς δοηθούσαν, σᾶς δοηθούσαν  $\circ$  ξ φιλόσοφοι μ' άρετή, μὲ φῶτα πατριωτι κ ά. Έκεινοι είχαν άρετή και φώτα, έσεις γενναιότητα και καθαρόν πατριωτισμόν. Καὶ δι' αὐτὸ δοξαστήκατε».

Καὶ ὁ ἀγωνιστής τῆς Ρούμελης, ὁ 'Οδυσσέας 'Ανδροῦτσος (τὸν ὁποῖο τόσον ὕπουλα ἐξώντωσαν τὰ ὅργανα τῆς Ξενοκρατίας, ὅπως πιθανώτατα καὶ τὸν ἄλλο μεγάλο ἐπαναστατικὸ ἡγέτη, τὸν Γ. Καραϊσκάκη, γιὰ νὰ ἀνακόψουν τὴν ὁρμὴ τῆς 'Επαναστάσεως, νὰ τὴν

ἀποδυναμώσουν καὶ μετὰ νὰ ἔρθουν σὰν «σωτῆρες» καὶ νὰ μᾶς ἐξουσιάζουν μέχρι σήμερα) συναισθάνεται βαθειὰ τὴν ἀνάγκη τῆς παρουσίας τῶν φορέων τοῦ Ἑλληνικοῦ Πνεύματος ἀνάμεσα στὸν ἀγωνιζόμενο Ἑλληνισμὸ καὶ καλεῖ μὲ ἐπιστολή του τὸν ἐκδότη τῶν ἀρχαίων σοφῶν ᾿Αδαμάντιο Κοραῆ καὶ τοὺς ἄλλους νὰ ἔλθουν στὴν Ἑλλάδα καὶ νὰ διαδώσουν τὸ ἐλευθερωτικὸ αὐτὸ πνεῦμα, γιὰ νὰ «διατρέξωμεν ὀλιγώτερον ἐσφαλμένως τὸ μέγα καὶ ἄγνωστον ὡς πρὸς ἡμᾶς στάδιον».

«Ἡ Ἑλλὰς ἔχει ἀνάγκην —προσθέτει— σοῦ καὶ ὅλων τῶν πεπαιδευμένων όμογενῶν. Λοιπὸν συμπαραλαδών ὅσους δυνηθῆς μαζί σου, ἐλθὲ νὰ συναγωνισθῆς μὲ τοὺς ἀδελφούς σου τὸν δικαιότατον καὶ γομιμώτατον παρ` ὅλους τοὺς ποτὲ ἀγῶνας τοῦ Κόσμου».

'Αλλά καὶ αὐτὸ καθ' ἑαυτὸ τὸ ἡρωϊκὸ πνεῦμα τῶν ἐπαναστατῶν, αὐτὸς ὁ ἰδεαλισμὸς τῆς λεβεντιᾶς καὶ τοῦ πνευματικοῦ λίκνου της, τοῦ δημοτικοῦ τραγουδιοῦ, ποὺ ἔθρεψε τὴν ἀποφασιστικότητα καί την αὐταπάρνηση πού χρειάσθηκε δ 'Ιερός 'Αγώνας γιὰ νὰ ἐπιτύχη, τι άλλο είναι έκτὸς ἀπὸ αὐθεντική ἐπιδίωση τοῦ πανάρχαιου πνεύματος τοῦ έλληνικοῦ ἰδεαλισμοῦ - ἡρωϊσμοῦ ποὺ ἀρχίζει ἀπὸ τὸν "Ομηρο, μεγαλουργεῖ στοὺς Περσικοὺς Πολέμους, περνᾶ στὸ Βυζάντιο σὰν πνεῦμα τῶν ᾿Ακριτῶν κι ᾿Απελατῶν καὶ ξαναφουντώνει ἐπὶ Τουρκοκρατίας στὶς ψυχὲς τῶν Κλεφτῶν κι ᾿Αρματολῶν, ἀλλὰ καὶ ὅλων τῶν ὑποδουλωμένων Ἑλλήνων; Καὶ τὸ ἰδανικὸ τῆς λεδεντιᾶς, μὲ τὴν πιστὴ ἀρχαιοελληνικὴ ἀξιολογία του, ὅπως ἀνάγλυφα ἀναδύεται ἀπὸ τὸ δημοτικὸ τραγούδι, δὲν ἦταν ἡ κυριώτερη ίδεολογική βάση τῆς Ἑλληνικῆς Κοινότητας τῆς Τουρκοκρατίας, ή άπόλυτα άντιλογοκρατική, άντιαστική και άντιοικονομιστική, έκείνη πού ἔσωσε τὸν Ἑλληνισμό καὶ τὸν ἄνδρωσε ψυχολογικά, ὥστε νὰ φέρη εἰς πέρας τὸν ἐλευθερωτικὸ ἀγῶνα του;

Τὸ Εἰκοσιένα, λοιπόν, δὲν εἶναι δῶρο οὔτε —ἀνύπαρκτης ἄλλωστε— ὑλικῆς ἀκμῆς οὔτε ξένων ἰδεολογικῶν ρευμάτων, ἀλλὰ ἀποκλειστικὸ δημιούργημα τοῦ Ἑλληνικοῦ Πνεύματος, σὰν παραδόσεως ἀλλὰ καὶ σὰν αἰώνια ζωντανῆς ἀντιλήψεως γιὰ τὴ ζωὴ καὶ τὸν Κόσμο καί, τέλος, σὰν ὁδηγοῦ καὶ προτύπου γιὰ τὸ μέλλον. Τὸ Εἰκοσιένα δὲν εἶναι ἀποτέλεσμα τῶν αἰτίων ποὺ ἐπικαλεῖται ἡ σκοταδιστικὴ ἀστοκαπιταλομαρξιστικὴ ἱστορία, ἀλλὰ κατ' εὐθεῖαν «ἀ π' τ ὰ κ ό κ κ α λ α ΄ δ γ α λ μ έ ν ο τ ῶ ν Έλλ ή ν ω ν τ ὰ ἱ ε ρ ά», «ἐ κ ε ῖ μ έ σ α κ α τ ο ικ ο ῦ σ ε» ἐπὶ αἰῶνες, ὅπως σοφὰ τὸ ἀντελήφθη ὁ μεγάλος ποιητής, ὁ Διονύσιος Σολωμὸς καὶ ξεπετάχθηκε αὐτοδύναμο καὶ «ἀ ν α ι-

τι ῶ δ ε ς» γιὰ νὰ μεταθληθῆ ἀπὸ ἰδέα, ποὺ ήταν καὶ παραμένει πάντοτε, σὲ συγκεκριμένο καὶ ἐλευθερωτικὸ ἱστορικὸ γεγονός. Αν τὸ πνεῦμα τοῦ Εἰκοσιένα δὲν ἔγινε πολιτικὴ πράξη, πολιτικὸ πρότυπο ἀλήθειας καὶ ἰδεαλισμοῦ, τοῦτο ὀφείλεται στὴν ὑπονόμευση καὶ παγίδευσή του ἀπὸ τὴ Λογοκρατία. ἀλλὰ ἡ ἀποτυχία αὐτὴ δὲν ἀφαιρεῖ τίποτε ἀπὸ τὸν ἰδεολογικό του δυναμισμό, τὴν δυνατότητα νὰ γίνη κάποτε αὐτὸ ποὺ δὲν ἔγινε τότε.

Αὐτὸ πρέπει νὰ γνωρίζουμε καλὰ —καὶ νὰ μὴν ἀκοῦμε τὶς ἑρμηνεῖες ποὺ δίνει ὁ ἐχθρὸς πλαστογραφώντας τὴν ἀλήθεια μὲ τὴν ἀθεράπευτα χαμερπῆ ὑλιστικὴ καὶ λογοκρατική του σκέψη. Καὶ ὅχι μόνον αὐτό. Νὰ μὴν παγιδευόμαστε ἀπὸ τὴν τεχνοκρατία του καὶ τὴν οἰκονομιστικὴ δειλία καὶ ἀνανδρία, μὲ τὴν ὁποία ὁ ἐχθρὸς μόλυνε τὴν ἰδεαλιστικὴ ἀρετή μας ἀμέσως μετὰ τὴ σύσταση τοῦ ἄθλιου Νεοελληνικοῦ Κράτους —σὲ ϐαθμὸ ποὺ σήμερα ὁ ἰδεαλισμός μας, ὕστερα ἀπὸ τόσους διωγμοὺς καὶ ἄτιμους ἐξευτελισμοὺς ποὺ ἐπίμονα ἐξαπολύει ἐναντίον της τὸ χυδαῖο ἀστοκαπιταλομαρξιστικὸ πνεῦμα, ἐξέλειπε σχεδὸν ἀπὸ τὶς ψυχὲς τῶν Ἑλλήνων καὶ ἀντικαταστάθηκε ἀπὸ τὶς ἀστικὲς... «ἀρετὲς» τῶν καθωσπρέπει, τῶν ὑποκριτῶν, τῶν διεφθαρμένων, τῶν νομιμοφρόνων καὶ τῶν οἰκονομικά, πολιτικὰ καὶ ἰδεολογικὰ δούλων, οἱ ὁποῖοι προωθοῦνται καὶ ἐπιδάλλονται στὴ ζωή μας, γιὰ νὰ ἐξουδετερώσουν τὴ δύναμη ἀντιστάσεως τοῦ Ἑλληνισμοῦ καὶ νὰ τὸν παραδώσουν ἀμαχητὶ στὸν ἐχθρό.

Τὸ Εἰκοσιένα, τὸ πνεῦμα «Ἐλευθερία ἢ Θάνατος», ἀποτελεῖ ἀκρότατη ἀνύψωση τοῦ ἀνθρώπου, στὸ χῶρο τῶν ἰδεῶν: Ζωὴ χωρὶς ἐλευθέρωση εἶναι περιττή. Ὁ ἐξουσιαστ ἡς καὶ ὁ δοῦλος εἶναι ἐξ ἴσου ἀνελεύθεροι. Ἦς φεύγουν, λοιπόν, ἄς ἐξαλείφωνται ἀπὸ προσώπου γῆς, εἴτε μὲ τὸν θάνατό τους, εἴτε γινόμενοι ἐλεύθεροι. "Αντὸ πνεῦμα αὐτὸ διέπη τὴν ἀνθρωπότητα, τίποτε δὲν μπορεῖ νὰ σταματήση τὴν πορεία της πρὸς τὸ Φῶς.

### δ. — Έλλάδα καὶ Ελληνες

 $\mathbf{H}$  'Ιδέα 'Ελλάδα συγκροτεῖ σύνθεση πνευματικῶν ὀντοτήτων, εἶναι τὰ Πολλά, καὶ ταυτόχρονα ἀποτελεῖ μιὰ πνευματικὴ ὀντότητα, εἶναι τὸ "Ενα.

Τὰ Πολλά, εἶναι καθολικοῦ κύρους ἀρχὲς καὶ ἀξίες, ὅσες συνυφαίνονται στὴν Ἑλληνικότητα καὶ στὸ Ἑλληνικὸ Πνεῦμα καὶ δὲν σχετίζονται μὲ κανένα ἄλλο ἱστορικὸ μέγεθος. Εἶναι ὁ ἔλεγχος, ἡ ἀπόδειξη, ὁ διάλογος, ἡ θεωρία, ἡ Τέχνη, τὸ μέτρο, ἡ γνώση, ἡ σοφία, συνθετικὰ στοιχεῖα τοῦ Ἑλληνικοῦ Λόγου, ὑπέρτατες ἐλευθερώσεις τοῦ ἀνθρώπου, ἀπὸ τὴν κατάσταση τῶν ὁποίων μπορεῖ τὸ ἀνθρώπινο πνεῦμα νὰ διαλέγεται μὲ τὸ τον.

Τὸ "Ενα είναι τὸ συμβολικὸ φῶς, ποὺ μέσα στὸ ζόφο τοῦ αἰσθητοῦ Κόσμου προβάλλει τὴν ἀλήθεια στὸ βάθος τοῦ πλατωνικοῦ σπηλαίου, ὅπου είναι ἐγκλωβισμένος ὁ ἀνθρώπινος νοῦς.

Ή Ἰδέα Ἑλλάδα εἶναι συμβιβαστὴ πρὸς τὸ ἰδεῶδες τοῦ ἡρωῖσμοῦ, τῆς ουνατότητας, δηλαδή, τοῦ ἀνθρώπινου ὅντος νὰ ἀνυψώνεται μὲ τὴ γνώση καὶ τὴν πράξη του πάνω ἀπὸ τὰ ἐγκόσμια, νὰ διαλέγεται μὲ τὶς ἰδέες, νὰ γίνεται ἥρως, μὲ τὴν ἀρχαιοελληνικὴ σημασία τοῦ ὅρου, «ἡμίθεος».

Ή Ἰδέα Ἑλλάδα εἶναι ἀσυμβίβαστη πρὸς ὁ,τιδήποτε ἀντιφάσκει πρὸς τὴν Ἐλευθερία, τὴν ᾿Αλήθεια καὶ τὴ Δικαιοσύνη. Ἑπομένως, ὁ τρόπος ἀνθρώπινης ζωῆς ποὺ διέπεται ἀπὸ τὴ θέληση, τὴ δύναμη, τὴν ἐξουσία, τὸ δόγμα, τὴ λογοκρατία, τὴν ἰσότητα, συγκρούεται ἄμεσα πρὸς τὴν Ἰδέα Ἑλλάδα. Καὶ οἱ ἄνθρωποι ποὺ ζοῦν αὐτὴ τὴ ζωὴ εἷναι ξένοι πρὸς τὴν Ἰδέα Ἑλλάδα.

\* \* \*

'Ανθρώπινο ἰδανικό εἶναι νὰ γίνουν οἱ ἄνθρωποι Έλληνες, δηλαδή φορεῖς τῆς 'Ιδέας 'Ελλάδα. Τοῦτο σημαίνει, ὅτι θὰ ἐπιδιώξουν τὴν ἐλευθέρωση, τὴν προσπέλαση τῆς ἀλήθειας καὶ τὴν «μέθεξή» τους στὴν δικαιοσύνη. Μὲ κανένα τρόπο δὲν σημαίνει, ὅτι θὰ συγκροτήσουν δ ύ ν α μ η, γιὰ νὰ ἐπιδάλουν τὴν 'Ιδέα 'Ελλάδα. Τοῦτο θὰ ἰσοδυναμοῦσε μὲ ἄμεση σύγκρουσή τους πρὸς τὴν 'Ιδέα 'Ελλάδα.

Οἱ φυλετικὰ "Ελληνες μπορεῖ νὰ εἶναι, ἀλλὰ μπορεῖ καὶ νὰ μὴν εἶναι "Ελληνες. Οἱ "Ελληνες ὑπήκοοι μπορεῖ νὰ εἶναι, ἀλλὰ μπορεῖ καὶ νὰ μὴν εἶναι "Ελληνες. Οἱ φυλετικὰ μὴ "Ελληνες μπορεῖ νὰ εἶναι "Ελληνες. Καὶ οἱ ἀλλοδαποὶ μπορεῖ ἐπίσης νὰ εἶναι "Ελληνες.

«...Ή λέξη "Ελληνας — γράφει δ Ίσοκράτης— είναι δηλωτική δηχι πιὰ τῆς καταγωγῆς ὰλλὰ τοῦ πνεύματος, μὲ ἀποτέλεσμα νὰ ὀνομάς ζωνται Έλληνες πιὸ πολὺ ὅσοι ἀνήκουν στὸν Πολιτισμό μας παρὰ στὴ Φυλή μας». (a)

Ό ὅρος Ἔλληνας δὲν ἔχει ἐθνικό, πολιτικὸ ἢ ρατσιστικὸ νόημα, ἀλλὰ καθαρὰ πνευματικό. Ἕλληνες εἶναι ὅλοι οἱ ἄνθρωποι, ἀνεξαρτήτως φυλῆς, ἐθνικότητας, ὑπηκοότητας, μορφώσεως, ἐπαγγέλματος καὶ λοιπῶν τυποκρατικῶν γνωρισμάτων, ποὺ σκέπτονται καὶ πράττουν ἑλληνικά, δηλαδὴ εἶναι φορεῖς τῆς ἑλληνικῆς ἀντιλήψεως γιὰ τὴ ζωὴ καὶ τὸν Κόσμο —ἀντιλήψεως διαφορετικῆς, ἀπὸ οἱαδήποτε ἄλλη ἀντίληψη.

Γιὰ νὰ κάνουμε πιὸ συγκεκριμένο τὸν ὁρισμὸ τοῦ Ἰσοκράτη, μποροῦμε νὰ προσθέσουμε: 'Αναδεικνύονται "Ελληνες ὅλοι ὅσοι εἶναι φορεῖς τοῦ ἑλληνικοῦ ἰδεαλιστικοῦ - ἡρωῖκοῦ πνεύματος, ἀπελευθερωμένοι λειτουργοί τῆς ἀλήθειας καὶ ἐργάτες τῆς Ἑλληνικότητας και του Έλληνικου Πολιτισμού, των δύο αὐτων πρακτικών έκφράσεων τῆς ἄυλης 'Ιδέας 'Ελλάδα. Χαρακτηριστικό τῶν ἐργατῶν αὐτῶν εἶναι τὸ ἑ λ λ η ν ι κ ὸ ἔργο ποὺ παράγουν —ἔργο ὑλικό, ἠθικό καὶ πνευματικό— σ' ὅλους τοὺς τομεῖς τῆς ἀνθρώπινης δραστηριότητας: στὴν σκέψη, τὴν ἐπιστήμη, τὴν γεωργία, τὴν τέχνη, τὶς ἰδέες, τὸ πνεῦμα, τὴν κτηνοτροφία, τὴν πολιτική, τὴν τεχνική, τὴν ἄμυνα, τὴν τεχνολογία, τὴν διομηχανία, τὴν Παιδεία κ.ο.κ. Ονομάζεται δὲ ἑλληνικό ἔργο κάθε ύλικό, ἡθικό καὶ πνευματικό ἐπίτευγμα, δμαδικό ή ἀτομικό, πού φέρνει τὴν σφραγίδα τῆς ἀλήθειας, τῆς Δικαιοσύνης καὶ τῆς Ἐλευθερίας καὶ διέπεται ἀπὸ τὶς ἀρχές, τὶς άξίες πού άνεῦρε, προήγαγε καὶ αἰσθητοποίησε τὸ Ἑλληνικό Πνεῦμα —κ α ì μόνον αὐτ ό.

Οί Έλληνες δὲν διασπῶνται ὁριζόντια σὲ ὑποομάδες καὶ ὑποσύνολα πολιτικά, κοινωνικά, οἰκονομικὰ κλπ. ᾿Αποτελοῦν οἰκουμενικὴ ἀρραγῆ, συγπαγῆ, «φυσικὴ» πνευματικὴ ἕνωση, γύρω ἀπὸ τὸν κεντρικὸ ἄξονα, τὴν Ἰδέα Ἑλλάδα.

Ταυτόχρονα οί Έλληνες δὲν ἐξαλλοτριώνονται μέσα στὴν Ἑλληνικὴ Ένωση, ἀλλὰ παραμένουν αὐτοδύναμες καὶ ἐλευθερωμένες

<sup>(</sup>α) «...Τὸ τῶν Έλλήνων ὄνομα πεποίηχε μηκέτι τοῦ γένους ἀλλὰ τῆς διανοίας δοκεῖν είναι, χαὶ μᾶλλον είλληνας καλεῖσθαι τοὺς τῆς παιὸεύσεως τῆς ἡμιττέρας ἢ τοὺς κοινῆς φύσεως μετέχοντας» («Πανηγυρικός», (γ, 50)).

προσωπικότητες, διατηρώντας ό καθένας πλήρη ύπευθυνότητα, πρωτοβουλία καὶ αὐτεξουσιότητα στὴν ἑλληνική του δράση.

'Αντίθετα οἱ "Ελληνες ἱεραρχοῦνται κάθετα σὲ μιὰ Κλίμακα 'Ελληνικῆς 'Αξίας. 'Η Κλίμακα αὐτὴ ἀποτελεῖ πιστὸ κατοπτρισμὸ τῆς ἀξιολογικῆς ἱεραρχήσεως τοῦ ἑλληνικοῦ ἔργου ποὺ ὁ καθένας παρήγαγε.

Οι "Ελληνες δὲν συγκροτοῦν κλειστό σύνολο. 'Η 'Ελληνικὴ "Ε-νωση εἶναι ἐντελῶς ἀνοικτὴ καὶ μπαίνουν αὐτόματα στὶς τάξεις της ὅλοι ὅσοι ἀποκτοῦν τὰ παραπάνω γνωρίσματα τοῦ "Ελληνα, δηλαδὴ ὅλοι ὅσοι ἀπαλλάσσονται ἀπὸ τὰ ἐξουσιαστικὰ συμπτώματα τῆς λογοκρατικῆς παραφροσύνης.

\* \* \*

Οἱ Ἕλληνες ξεκινοῦν στὴν ἀνοδική τους πορεία πρὸς τὴν Ἐλευθερία, τὴν ἀλήθεια καὶ τὴ δικαιοσύνη ἀπὸ τὴν Ἑλληνικότητα καὶ τὸ Ἑλληνικὸ Πνεῦμα. Αὐτὰ τὰ δύο εἶναι ἁπλῶς ἀφετηρίες — οἱ μοναδικὲς ποὺ ὑπάρχουν σήμερα στὸν Κόσμο —καὶ μποροῦν νὰ πάρουν ἀπεριόριστες ἐπεκτάσεις καὶ προεκτάσεις. Δὲν εἶναι παρελθόν, εἶναι παρὸν καὶ μέλλον, αἰωνίως μεταιθλητά, εἶναι «δέον». Δὲν ἀφοροῦν μόνο στὸν τυπικὰ πολιτιστικὸ χῶρο (Τέχνη, Ἐπιστήμη), ἀλλὰ καλύπτουν ὅλους τοὺς τομεῖς καὶ ἐκδηλώσεις τῆς δημόσιας καὶ ἰδιωτικῆς ζωῆς.

Κάτω ἀπὸ τὸ φῶς τῆς Ἰδέας Ἑλλάδα οἱ Ἕλληνες ϐρίσκουν τὸ ἀληθινό. ᾿Α λ η θιν ὁ εἶναι τὸ ἀληθινό, ἀλλὰ γιὰ τὴν ἔναρξη τῆς προσπάθειας γιὰ τὴν ἀνάσυρση τῆς ἀρρωστημένης ἀνθρωπότητας ἀπὸ τὸ θανατηφόρο τέλμα τῆς παρακμῆς ἡ ἀφετηρία εἶναι: ᾿Α λ η θιν ὸ εἶναι τὸ Ἑλληνικ ὁ.

Ή Έλληνικότητα καὶ τὸ Ἑλληνικὸ Πνεῦμα, οἱ αὐθεντικὲς αὐτὲς ἐκφράσεις τῆς Ἰδέας Ἑλλάδα, εἶναι ἡ μοναδικὴ ἐλπίδα τοῦ σύγχρονου παρακμιακοῦ Κόσμου, γιὰ νὰ μπορέση μὲ τὴ βοήθειά τους νὰ ἀνακτήση τὸ ἀνθρώπινο εἶδος τὴν διαταραγμένη πνευματικὴ ἰσορροπία του καὶ νὰ συνταχθῆ καὶ πάλι πρὸς τὴν Μητέρα — Τροφό του, τὸν Κοσμογονικὸ Νόμο, προτοῦ ἡ Δίκη ἐπέμβη καὶ τὸ ἐξαλείψη ἀπὸ προσώπου Γῆς.

Ό τελικός σκοπός τῶν Ἑλλήνων δὲν περιορίζεται στὸ νὰ σωθῆ ἡ ἀρρωστημένη ἀνθρωπότητα ἀπὸ τὴν ἐξαφάνιση, ἀλλὰ καὶ ν' ἀποκτήση νέα ὁρμὴ γιὰ μιὰ ἀνοδικὴ πορεία πρὸς τὶς φωτεινὲς κορυφὲς ἑνὸς Ἑλληνικοῦ Μέλλοντος, ἑνὸς Μέλλοντος τῆς Ἐλευθερώσεως, τῆς ᾿Αλήθειας καὶ τῆς Δικαιοσύνης.

#### ε. — Γνώτε ύμας αὐτούς

🛾 'Ιδέα 'Ελλάδα, ἡ 'Ελληνικότητα καί τὸ 'Ελληνικὸ Πνεῦμα, χω-Ηρίς νὰ είναι έχθροι κανενός, ἔχουν έχθρούς, ποὺ μὲ συνωμοτικότητα άγωνίζονται νὰ τὰ καταστρέψουν, νὰ τὰ ἐξαλείψουν ἀπὸ τὴν ίστορία. "Οτι ό φόδος τοῦ ὑποδεέστερου εἶναι τὸ μοναδικὸ κίνητρό τους καὶ ὄχι τὸ μῖσος καὶ ἡ ἔχθρα τοῦ ἀδικημένου, είναι όλοφάνερο, δεδομένου ὅτι ἡ Ἑλλάδα, σὰν ἰδέα, ἀλλὰ καὶ σὰν πράξη, δὲ; άδίκησε ποτέ, δηλαδή δὲν ἐξουσίασε κανένα. Ἡ ἰσόρροπη αὐτάρκεια πού τῆς χωρίζει ὁ Ἑλληνικὸς Λόγος καὶ τὸ κύριο γνώρισμα τοῦ Ἑλληνικοῦ Πολιτισμοῦ, τὸ Ἑλληνικὸ Μέτρο, τὴν κρατᾶ σταθερὰ μακρυὰ ἀπὸ κάθε ἐξουσιαστική περιπέτεια, ἀκόμη καὶ ὅταν ἔχη κάτω ἀπὸ τὴν ἀπόλυτη διάκρισή της ἄλλους λαούς: ὁ Μέγας ᾿Αλέξανδρος μὲ τὶς κατακτήσεις του δὲν καταδέχθηκε νὰ ἀφαιρέση τίποτε ἀπὸ τούς νικημένους γιὰ νὰ τὸ προσφέρη στὴν Ἑλλάδα ἀντίθετα ἡ Ἑλλάδα χωρίς νὰ ώφεληθῆ ύλικὰ καὶ έδαφικὰ σὲ τίποτα ἀπὸ τὰ ξένα πού περιηλθαν σ' αὐτήν, πρόσφερε στούς ἄλλους μὲ τὴ δοήθεια τοῦ δικού της πολιτισμού και πνεύματος, την δυνατότητα νά προσεγγίζουν την άλήθεια. (α)

Λοιπόν, «ἀρχή καὶ τέλος, παλαιόθεν καὶ ὡς τώρα, ὅλα τὰ θερία πολεμοῦν νὰ μᾶς φᾶνε καὶ δὲν μποροῦνε' τρῶνε ἀπὸ μᾶς καὶ μένει καὶ μαγιά», ὅπως γράφει ὁ Μακρυγιάννης. Πρέπει νὰ γνωρίζουμε καλὰ αὐτή τὴν ἀλήθεια. Καὶ δὲν θὰ ἔχη τόση ἀξία νὰ ἀσχολούμεθα μ' αὐτοὺς ποὺ θέλουν «νὰ μᾶς φᾶνε» —αὐτὸ εἶναι δική τους δουλειὰ— ὅση θὰ ἔχη ν' ἀσχοληθοῦμε μὲ τοὺς ἑαυτούς μας, τοὺς ἔμψυχους, δηλαδή, φορεῖς τῆς Ἰδέας Ἑλλάδα καὶ τοῦ Ἑλληνικοῦ Πνεύματος —αὐτὸ εἶναι δική μας δουλειά. Εἶναι ἀρκετὸ νὰ γνωρίζουμε ποιοὶ εἴμαστε καὶ πῶς πρέπει νὰ συνεχίσουμε νὰ εἴμαστε γιὰ νὰ έξουδετερωθοῦν αὐτόματα ὅλες οἱ προσπάθειες ποὺ καταδάλλει ὁ ἐχθρός, γιὰ νὰ μᾶς κάνη νὰ γίνουμε κάτι διαφορετικὸ ἀπ' αὐτὸ ποὺ εἴμαστε καὶ ἑπομένως νὰ καταστρέψη τὴ «μαγιὰ» μας καὶ νὰ μᾶς σδήση ἀπὸ προσώπου γῆς. 'Η ἱστορία εἶναι κατηγορηματική στὸ

<sup>(</sup>α) 'Ανάλυση στίς σελίδες 174 - 175.

σημεῖα αὐτό: ἡ πτώση μας δὲν ἐπέρχεται ποτέ, ὅση κι ἄν εἶναι ἡ δύναμη τοῦ ἀντιπάλου, ἄν δὲν ὑπάρχουν ἡ δική μας ἀδυναμία, τὰ δικά μας λάθη. Αὐτὸς ὁ τρόπος σκέψεως εἶναι ὁ ἀληθινός, ἀλλὰ καὶ ὁ ἑλληνικός. (α)

Αὐτἡ ἡ «μαγιά» μας, δὲν εἶναι κάτι τὸ ὑλικό, Κράτος, ἄς ποῦμε, ἢ ἔδαφος, ἢ λαός, ἢ οἰκονομικὴ καὶ στρατιωτικὴ δύναμη, εἶναι κάτι ἄλλο, κάτι τὸ ὑπερυλικό, εἶναι οἱ ἀλήθειες τοῦ ἐλευθερωτικοῦ Ἑλληνικοῦ Πνεύματος. Τὸ Κράτος, τὸ ἔδαφος, τὸν λαό, τὴ δύναμή μας, τὰ εἴδαμε πολλὲς φορὲς νὰ γίνωνται ἐρείπια, φαντάσματα, πτώματα, ἀλλὰ δὲν πάθαμε τίποτα: ἐ π ι ϐ ι ώ ν ο υ μ ε. Καὶ ὁ λόγος εἶναι ἕνας καὶ μοναδικός: διότι μέσα μας ἐπιδιώνει, ἔστω παραποιημένο, κουρσεμένο καὶ καταπιεσμένο, τὸ πανάρχαιο Πνεῦμα τῆς Ἑλλάδας.

Αὐτὸ τὸ Πνεῦμα, κατάλαβε καὶ ὁ ἐχθρὸς ὅτι εἶναι ἡ πηγὴ τῆς ζωῆς ὅχι μόνο τῶν φυλετικὰ Ἑλλήνων, ἀλλὰ ὅλων τῶν ἁγνῶν καὶ φωτισμένων ἀνθρώπων, ὅπου Γῆς, καὶ γι' αὐτὸ ὁ αἰώνιος στόχος του εἶναι ἡ καταστροφή του καὶ ἡ λησμονιά του ἀπὸ τὴν ἀνθρωπότητα. ᾿Απὸ τότε ποὺ γιὰ πρώτη φορά, πρὶν ἀπὸ εἴκοσι αἰῶνες, τὸ νόθευσε μὲ τὸ δογματισμό του, ἕως σήμερα ποὺ τὸ πλαστογραφεῖ μὲ τὴ λογοκρατία του, ὁ ἐχθρὸς ἔχει σὰν κάρφος στὰ μάτια του τὸν Ἑλληνικὸ Πολιτισμὸ καὶ α ὐ τ ὸ ν μ ό ν ο θέλει νὰ ἐκπορθήση μὲ χίλια τεχνάσματα καὶ στρατηγήματα.

Τοῦτο δὲν θὰ μπορέση ποτὲ νὰ τὸ καταφέρη, ἄν ἐμεῖς δὲν ἀνοίγουμε τὶς κερκόπορτες. Καὶ δυστυχῶς, τὴν προδοσία αὐτὴ τὴν διαπράττουμε συχνά. Έτσι, ἐμεῖς ἀνοίξαμε γιὰ πρώτη φορὰ τὶς πῦλες στὸν θρησκευτικὸ δογματισμό καὶ ἐπιτρέψαμε στὸν ἐχθρὸ νὰ καταφέρη τὸ πρῶτο θαρὺ χτύπημά του ἐκ τῶν ἔνδον. ᾿Αλλὰ τὸ κάστρο τοῦ Ἑλληνικοῦ Πνεύματος, ἔστω μὲ σοβαρὲς βλάβες, ἄντεξε, δὲν κατέρρευσε, γιατὶ εἶναι κατασκευασμένο ἀπὸ ἀλήθεια. Καὶ ξαναβρόντησαν τὰ κανόνια του στὴν ᾿Αναγέννηση, γιὰ νὰ ξυπνήσουν μὲ τὴν ἐλευθερωτικὴ κλαγγή τους τὴν βαθειὰ κοιμισμένη δογματοκρατούμενη ἀνθρωπότητα.

Ξανανοίξαμε γιὰ δεύτερη φορὰ τὶς πῦλες μας καὶ ἀφήσαμε νὰ μπῆ στὶς ψυχὲς μας ἡ ἀστοκαπιταλομαρξιστικὴ Λογοκρατία, γιὰ

<sup>(</sup>α) «Ἰδιώτω» (=δλακός) στάσις καὶ χαρακτήρ· οὐδέποτε ἐξ ἑαυτοῦ προσδοκῆ ἀσέλειαν ἢ δλάδην, ἀλλ' ἀπὸ τῶν ἔξω. Φιλοσόφου στάσις καὶ χαρακτήρ· πᾶσαν ἀφένειαν καὶ δλάδην ἐξ ἑαυτοῦ προσδοκῆ» ( $^*$ Επίκτητος, « $^*$ Εγχειρίδιον»,  $\mu$ η').

ν' ἀποτελειώση τὴν καταστροφή ποὺ προκάλεσε ὁ θρησκευτικὸς δογματισμός. "Αξιος ὁ μισθός μας καὶ δίκαιη ἡ κατάντια ἡ σημερινὴ τῆς ἀνθρωπότητας!

Καὶ τώρα, γιὰ μιὰ ἀκόμη φορά, ἴσως τὴν ἔσχατη, δρισκόμαστε ἀντιμέτωποι μὲ μιὰ ἀκόμη ἔφοδο, τοῦ ἴδιου, διαδολικὰ μεταμορφωμένου ἐχθροῦ, ποὺ μᾶς πολιορκεῖ μεταμφιεσμένος μὲ «ἑλληνικὴ» στολὴ —καὶ ἡ πολιορκία αὐτὴ θὰ γίνη, γιὰ ὅσους δὲν τὴν αἰσθάνθηκαν ἀκόμη, πολὺ στενὴ στὸ ἄμεσο μέλλον. Πρόκειται γιὰ τὴ νέα «ἔκδοση» καὶ τὴ νέα παγίδα ποὺ στήνει ὁ φόδος ἐναντίον τοῦ 'Ελληνικοῦ Πνεύματος, τὴν παγίδα τῆς Βουλησιοκρατίας, τῆς νέας παγκόσμιας ἐξουσίας τοῦ 'Υπερανθρώπου καὶ τῆς κάστας τῶν κυριάρχων —ποὺ θέλει νὰ παρουσιάζεται σὰν γνήσιο τέκνο τοῦ 'Ελληνικοῦ Πνεύματος. Αὐτὴ ἡ κρυφὴ ἔφοδος τοῦ ἐχθροῦ ἔχει γίνει σχεδὸν πολιτικὴ πρακτική, ἀπὸ τὴν Διεθνῆ του 'Εξουσία ποὺ κυδερνᾶ τὸν σύγχρονο Κόσμο καὶ ἡ πίεσή της ἄρχισε πιὰ νὰ μᾶς πλακώνη καὶ νὰ μᾶς προκαλῆ πνευματικὴ ἀσφυξία.

Μακάρι οἱ ίδεολογικὰ "Ελληνες νὰ μπορέσουν νὰ ἐρευνήσουν τὴν ψυχή τους, νὰ προχωρήσουν στὴν ἀνόρυξη τῆς ἀλήθειας καὶ τῶν καταπιεσμένων ἑλληνικῶν ἀξιῶν, νὰ κινηθοῦν πρὸς τὴν γνώση τοῦ ποιοὶ εἴμαστε καὶ τοῦ πῶς πρέπει νὰ συνεχίσουμε νὰ εἴμαστε ἐμεῖς οἱ "Ελληνες —οἱ πολιτιστικὰ "Ελληνες, ἀνεξαρτήτως φυλῆς καὶ ἐθνικότητας— γιὰ νὰ κρατήσουμε τὸ ἐλευθερωτικό ἱδανικό μας ἀπόρθητο καὶ ἀκατάδλητο μπροστὰ στὰ στρατηγήματα τοῦ σκότους καὶ τοῦ συνωμοτισμοῦ. Καὶ μακάρι ἐμεῖς οἱ "Ελληνες νὰ καταλάδουμε μιὰ γιὰ πάντα τί εἶναι ἡ ἀληθινὴ Ἑλληνικότητα, ὥστε νὰ μὴ τὴν συγχέουμε μὲ τὶς γελοιογραφίες τῆς Ἑλληνικότητας, ποὺ ὁ ἐχθρὸς φιλοτεχνεῖ καὶ μᾶς τὶς παρουσιάζει γιὰ γνήσιες εἰκόνες της, γιὰ νὰ μᾶς παγιδεύση, ὅπως οἱ κυνηγοὶ παρασύρουν κοντά τους τὸ θήραμα μὲ ὁμοιώματά του κι ἔτσι τὸ ἐξοντώνουν πιὸ εὔκολα. «Γνῶτε ὑμᾶς αὐτούς».

138

### στ. - Οί Ελληνες καὶ ὁ ἀντισιωνισμὸς

Ο άντισιωνισμός σε καμμιά περίπτωση δεν άποτελεῖ ἶδεολογικὴ θέση τῶν Ἑλλήνων. Γιὰ πολλοὺς λόγους:

Πρῶτον, διότι ὁ ἀντισιωνισμός, καθεαυτόν, ἀποτελεῖ κλασσική περίπτωση δογματισμοῦ καὶ μισαλλοδοξίας, πού στην πράξη μεταφράζεται σὲ φανατισμό. Λόγω τῆς ἀρνητικῆς ἰδεολογικῆς ἀφετηρίας του, ἀναγκαστικὰ ὁ ἀντισιωνιστής «στρέφεται πρὸς τὰ ἔξω», ή σκέψη του καὶ ή δράση του είναι κατεδαφιστικές, όχι ἀνοικοδομητικές, ὁ σκοπός τους είναι ἡ έξόντωση ἄλλου καὶ ὅχι ἡ ἀνύψωση και δελτίωση τοῦ ἑαυτοῦ του. Ο ἀντισιωνιστής εἶναι πάντοτε ἕνας έξωστρεφής φανατικός -καὶ ή θεωρητική αὐτή διαπίστωση ἐπαληθεύεται πρακτικά σ' ὅλες τὶς περιπτώσεις ἀντισιωνισμοῦ ποὺ ἔχουν έμφανισθή ἕως τώρα μέσα στὴν ἱστορία. Ἡ ἰδεολογικὴ ἐ**ξωστρέφεια** τοῦ ἀντισιωνιστῆ, ποὺ τὸν μεταβάλλει ὑποχρεωτικά σὲ ἐξουσιαστικό, δογματικό, μισαλλόδοξο καὶ φανατικό, τὸν καταντᾶ ἀκριδῶς ὶ δ ε ολογικόν ἀντίποδα τοῦ "Ελληνα, δεδομένου ὅτι ἡ ἐξουσιαστικότητα, ὁ δογματισμός, ἡ μισαλλοδοξία καὶ ό φανατισμός ἀποτελοῦν πνευματικά καὶ πολιτικά φαινόμενα ἀ π ολύτως ξένα πρός τὴν ἑλληνικὴ ἀντίληψη περὶ ζωῆς καὶ περὶ Κόσμου καὶ δὲν ἔχουν ἐμφανισθῆ ποτέ, οὔκάν σὲ σπαργανώδη μορφή, στην πνευματική, πολιτική καὶ θρησκευτική ἱστορία τοῦ Ἑλληνισμοῦ, ἐνδσω οί Ελληνες ἀκολουθοῦσαν δικό τους, αὐτόνομο ἰδεολογικό δρόμο.

Δε ύτερον, διότι δ ἀντισιωνισμὸς ἀποτελεῖ καθαρά ἀ μυ ντικ ὸ φαινόμενο. Ὁ ἀντισιωνιστὴς αἰσθάνεται ὑποδεέστερος, κατώτερος ἀπέναντι στὴ Σιών, δὲν πιστεύει στὸ ἰδεολογικὸ «ἐγώ» του —διότι δὲν διαθέτει δικιά του σκέψη— δεδομένου ὅτι ὁ ἀγώνας του ἐξελίσσεται σὲ συνάρτηση πρὸς ἕνα καὶ μοναδικὸν ἀντίπαλο, τὸν σιωνισμό. Ἦλλωστε, ὁ ἀντισιωνισμὸς χρησιμοποιεῖ πάντοτε τὶς

ἴδιες μορφὲς πάλης μὲ τὸν σιωνισμό. Ἄν δὲν ὑπάρχη σιωνισμός, δ ἀντισιωνιστής δὲν ἔχει κανένα λόγο νὰ ἀγωνισθῆ. Δὲν μάχεται, λοιπόν, γιὰ νὰ κατακτήση κάτι, ἀλλὰ γιὰ νὰ ὑπερασπισθῆ ἀπέναντι στὴ Σιών αὐτὰ ποὺ τοῦ ἀφαιρεῖ καὶ κατέχει ἡ τελευταία, καὶ γιὰ νὰ τὰ ἀνακαταλάδη γιὰ λογαριασμό του.

"Αν κάποτε οἱ ἀντισιωνιστές, καθ' ἑαυτούς, ἐπιδληθοῦν, εἶναι προφανὲς ὅτι θὰ παραμείνουν καὶ θὰ κινοῦνται μέσα στὸν ἰδεολογικὸ καὶ τὸν ἡθικὸ χῶρο (δηλαδὴ τὰ ἐξουσιαστικὰ δόγματα) ποὺ κατέχει ὁ σιωνισμός, διότι τὸ ἰδεολογικό τους «βεληνεκὲς» μόνον αὐτὸ τὸν χῶρο μπορεῖ νὰ καλύψη, δὲν φθάνει ἔξω ἀπ' αὐτόν.

Τρίτον, διότι δ ἀντισιωνισμός εἶναι καθαρὰ σι ωνιστικό φαινόμενο. Ὁ λόγος ὑπάρξεως τοῦ ἀντισιωνισμοῦ εἶναι δ σι ωνισμός. Τὰ δύο αὐτὰ συνιστοῦν ἔνα ἀξεχώριστο καὶ ταιριαστὸ ζευγάρι. Δὲν νοεῖται ἀντισιωνισμός χωρὶς τὸν σιωνισμό. Ὁ σιωνισμὸς δημιουργεῖ τὸν ἀντισιωνισμό, ἀλλὰ καὶ ὁ ἀντισιωνισμὸς δημιουργεῖ, ἐνισχύει καὶ «θρέφει» τὸν σιωνισμό. ᾿Αλληλοσυντηροῦνται καὶ ἀλληλοελέγχονται. "Όσοι δὲν τὸ καταλαδαίνουν αὐτό, πάσχουν ἀπὸ πολιτικὴν ἠλιθιότητα. Καὶ ὅσοι τὸ καταλαδαίνουν —ἄν δὲν διαθέτουν θεωρητικὴ σκέψη, ἡ ἱστορία μπορεῖ νὰ ἀναπληρώση τὴν ἀδυναμία τους καὶ μολοντοῦτο δροῦν ἀντισιωνιστικά, δουλεύουν συνειδητὰ γιὰ τὴν διαιώνιση τοῦ θριάμδου τῆς Σιὼν στὸν Κόσμο.

Ό ἀντισιωνισμός τοῦ Χίτλερ ἐστερέωσε μὲ τὸν Β΄ Παγκόσμιο Πόλεμο τὴ σιωνιστικὴ κυριαρχία στὴ Γῆ —καὶ ἔνα ἄλλο ἀποτέλεσμά του ὑπῆρξεν ἡ ἵδρυση τοῦ Κράτους τοῦ Ἰσραήλ. «Ἐναντία ταὐτὰ» (=τὰ ἴδια πράγματα εἶναι ἀντίπαλα), ἔλεγε ὁ μέγιστος τῶν φιλοσόφων Ἡράκλειτος ὁ Ἐφέσιος.

Τ έ τ α ρ τ ο ν, ὁ ἀντισιωνισμός, ἐκτὸς τῆς ἀρνητικότητάς του, τοῦ φανατισμοῦ του, τοῦ ἀμυντικοῦ χαρακτῆρα του καὶ τῆς σιωνιστικῆς «μήτρας» του, ποὺ τὸν καθιστοῦν ἐντελῶς ἀσυμβίβαστο μὲ τὸ Ἑλληνικὸ Πνεῦμα καὶ τὴν Ἑλληνικότητα, ἀποτελεῖ καὶ ἰδεολογικὸ πλαίσιο σκέψεως καὶ δράσεως ὑποτιμητικὸ γιὰ τὸν ελληνα. Ὁ ἱδεολογικὰ ελληνας ὑποβιβάζει τὸν ἑαυτό του, ὅντας ἀντισιωνιστής. Φορέας τῶν ὑψηλῶν καὶ καθολικοῦ κύρους ἀληθειῶν, ἰδεῶν, ἀρχῶν καὶ ἀξιῶν τοῦ Ἑλληνικοῦ Πνεύματος, θὰ ἠταν ἀστεῖο νὰ θέση σὰν μοναδικὸ σκοπὸ τοῦ ἰδεολογικοῦ ἀγῶνα του τὴν ἄμυνα καὶ καταπολέμηση τῶν ἀνοήτων, ἁπλοϊκῶν καὶ παιδαριωδῶν δογμάτων θρησκευτικῶν καὶ πολιτικοκοινωνικῶν— τοῦ Ἑβραϊκοῦ Πνεύματος. Θὰ ἦταν σὰν νὰ ἔστρεφε ἕνας στρατὸς καὶ νὰ ἐξαντλοῦσε τὰ

πυρὰ τῶν συστοιχιῶν τῶν πυραύλων καὶ τῶν ἄλλων μοντέρνων δ-πλων ποὺ διαθέτει, πάνω σὲ μιὰ ὀρδὴ πρωτογόνων πολεμιστῶν ἐξωπλισμένων μὲ θέλη καὶ δόρατα. Διότι ἀκριδῶς σὲ ἰδεολογικὸ ἐπίπεδο, ἡ διαφορὰ μεταξὺ Ἑλληνικοῦ καὶ Ἑβραϊκοῦ Πνεύματος εἶναι ἡ ἴδια μὲ τὴ διαφορὰ σὲ μαχητικὴ ἱκανότητα μεταξὺ ἑνὸς ὑπερσύγχρονου στρατοῦ καὶ ἑνὸς μπουλουκιοῦ καννιβάλων μαχητῶν τῆς ἀφρικανικῆς ζούγκλας. Ὁ ἀντισιωνισμὸς γιὰ τὸν πνευματικὰ Ἦλληνα δὲν εἶναι ἁπλῶς κάτι τὸ ἐπιζήμιο, εἶναι παγίδα, διότι περιορίζει καὶ ἐξαντλεῖ τὸν ἀγῶνα του σὲ μιὰ φθοροποιὸ καὶ μὴ ἀναγκαία ἄμυνα καθ' ἢν στιγμὴν τὸ ἰδεολογικό του ὁπλοστάσιο τοῦ ἐπιτρέπει ἄνετα νὰ κατακτήση ἰδεολογικὰ τὸν Κόσμο. Ἦλ ὁ ἰδεολογικὰ μὴ ἕλληνας, ποὺ δὲν εἶναι —καὶ ἄρα δὲν αἰσθάνεται— φορέας δικῶν του ἀξιῶν καὶ ἰδεῶν, ἔχη κάποια ἐλαφρυντικά, γιὰ νὰ εἶναι ἀντισιωνιστής, ὁ φορέας τῆς ἑλληνικῆς ἀντιλήψεως γιὰ τὴ ζωὴ καὶ τὸν Κόσμο, ποὺ γίνεται ἀντισιωνιστής, εἶναι ἀσυγχώρητος.

Δὲν πρόκειται, λοιπόν, οἱ πνευματικὰ "Ελληνες νὰ διαπράξουν τὸ μοιραίο στρατηγικὸ σφάλμα, ταυτίζοντας τὸν ἀγῶνα τους μὲ τὸν ἀντισιωνισμό, καὶ περικλείοντας τὸν κύκλο τῶν ἰδανικῶν τους μέσα στὸ ταπεινὸ καὶ ἡττοπαθὲς πλαίσιο τῆς ἄμυνας κατὰ τοῦ Εδραϊσμοῦ. Οἱ ἀγωνιστικοὶ στόχοι, οἱ στρατηγικοὶ ἀντικειμενικοὶ σκοποὶ τοῦ Ἑλληνικοῦ Πνεύματος εἶναι πολὺ εὐρύτεροι, πολὸ πιὸ μεγάλοι: είναι οἰκουμενικοί, πανανθρώπινοι, είναι κυρίως θετικοί καὶ ὅχι άρνητικοί, καὶ συγκλίνουν πρὸς ἕναν δραματισμό ποὺ εἶναι δ ῗδιος ό δραματισμός όλόκληρης τῆς ἀνθρωπότητας γιὰ ἕνα καλύτερο, φωτεινότερο, έλληνικώτερο Μέλλον. "Αν στὴν κίνηση πρός τὴν κατάκτηση τῶν ὑψηλῶν αὐτῶν στόχων παρεμβάλλωνται κάποιες σιωνιστικές ὀρδές-κάποια κατεστημένα έδραιογενή θρησκευτικά καὶ κοινωνικοπολιτικά δόγματα, ἀπ' αὐτὰ ποὺ ἐπεδλήθησαν καὶ κυριαρχοῦν στὸν σύγχρονο παρακμιακὸ καὶ ἀρρωστημένο Κόσμο— τότε νοοῦνται κάποια πολεμικά «ἐπεισόδια» γιὰ τὴν ἐξάλειψη τῶν ἐχθρικῶν ἑστιῶν ἀντιστάσεως — ἀλλὰ μόνον ἐπεισόδια. Ό πόλεμος διεξάγεται γιὰ εὐγενεῖς κατακτήσεις καὶ ὅχι γιὰ τὴν ἐξουδετέρωση έστιῶν. Καὶ ἐν πάση περιπτώσει, ἡ ἐπίθεση ἐναντίον τῶν έστιῶν γίνεται, διότι οἱ έστίες παρενοχλοῦν τὴν κίνηση καὶ ὅχι γιὰ νὰ παρενοχλῆ ή κίνηση τὶς έστίες. Ἡ κίνηση τῶν Ἑλλήνων δὲν κατευθύνεται πρὸς τὴ Σιών, ἀλλὰ ἁπλῶς ἐν τῇ ἐξελίξει της συναντᾶ τὰ σιωνιστικὰ ἰδεολογικὰ ἐμπόδια — καὶ εἶναι ὑποχρεωμένη νὰ τὰ έξουδετερώση. 'Ο «άντισιωνισμός» τοῦ "Ελληνα -- καὶ δ «άντισιωνισμός» πού τυχὸν θὰ θεωρηθῆ ὅτι ὑπάρχει στὶς ἐπόμενες σελίδες—ἔχει σταθερό σημεῖο ἀναφορᾶς του τὴν ἑλληνικὴ ἀλήθεια καὶ τὸ νόημά του είναι αὐτό: ἀναγκαστική — καὶ ἀνεπιθύμητη — ἀντιμετώπιση τῆς έδραϊκῆς ἀρνήσεως ἀποκλειστικὰ ἀπό τὴν ἀφετηρία τῆς έλληνικῆς θέσεως. "Αν ἡ ἐξάπλωση τῆς ἑλληνικῆς θέσεως δὲν προσκρούη στὴν σιωνιστικὴ ἀντίδραση, γιὰ τοὺς "Ελληνες ὁ σιωνισμὸς εἶναι ἐντελῶς ἀδιάφορος, ἀνύπαρκτος.

Καὶ πρέπει, σὲ κατακλείδα, νὰ διευκρινισθῆ ὅτι ὁ σιωνιστὴς δὲν ταυτίζεται μὲ τὸν φυλετικὰ Ἑβραῖο. "Οπως, γιὰ μᾶς, ὁ ὅρος "Ελληνας σημαίνει τὸν πνευματικὰ "Ελληνα καὶ δὲν ἀφορᾶ στὸν φυλετικὰ ἔλληνα ἢ στὸν ἔλληνα ὑπήκοο, ἐφ' ὅσον αὐτοὶ δὲν χαρακτηρίζονται ἀπὸ τὰ γνωρίσματα τῆς Ἑλληνικότητας, ἔτσι καὶ ὁ ὅρος Ἑβραῖος ἀναφέρεται στὸν φορέα τῆς δογματικῆς, ἐξουσιαστικῆς καὶ λογοκρατικῆς νοοτροπίας καὶ ἀντιλήψεως, τῆς σιωνιστικὰ ἑβραῖο ἢ τὸν πολίτη τοῦ Κράτους τοῦ Ἰσραήλ, ἐφ' ὅσον δὲν σκέπτονται σιωνιστικά. 'Αντίθετα, ὁ ὅρος Ἑβραῖος μπορεῖ νὰ ἀφορᾶ οἰονδήποτε φυλετικὰ κὰ μὴ Ἑβραῖος μπορεῖ νὰ ἀφορᾶ οἰονδήποτε φυλετικὰ κὰ μὴ Ἑβραῖος μπορεῖ νὰ ἀφορᾶ οἰονδήποτε φυλετικὰνο, Εὐρωπαῖο, 'Ασιάτη, 'Αφρικανὸ κλπ., ποὺ σκέπτεται ἑβραῖκά, δηλ. δογματικά, ἐξουσιαστικά.

Θὰ ἦταν μ ἡ ἑ λ λ η ν ι κ ἡ σκέψη ἡ ρατσιστική ἀντίληψη ὅτι ὁ κάθε φυλετικὰ ἑδραῖος εἶναι ταυτόχρονα καὶ ἕνας ἐξουσιαστής. Ἐμεῖς λέμε, ὅτι ἕ ν α ς φ υ λ ε τ ι κ ὰ ἑ ϐ ρ α ῖ ο ; μ π ο ρ ε ῖ ν ὰ ε ἷ ν α ι "Ε λ λ η ν α ς κ α τ ὰ τ ἡ ν σ κ έ ψ η κ α ὶ τ ὸ ἦ θ ο ς, ὅπως Ἑλληνας μπορεῖ νὰ εἶναι καὶ οἱοσδήποτε ἄλλος, ᾿Αμερικανός, Εὐρωπαῖος, ᾿Ασιάτης, ᾿Αφρικανὸς κλπ.

Τώρα, ἂν χρησιμοποιοῦνται οἱ ὅροι Ἑβραϊσμός, Ἑβραϊκὸ Πνεῦμα, ἑβραιογενὴς κλπ. γιὰ τὴν δήλωση ἐννοιῶν, ὅπως ὁ Δογματισμός, ὁ ᾿Αστοκαπιταλομαρξισμός, ὁ Οἰκονομισμός, ἡ Διεθνὴς Ἐξουσία κλπ., σ᾽ αὐτὸ δὲν φταῖνε ἐκεῖνοι ποὺ τοὺς χρησιμοποιοῦν, ὅπως δὲν φταῖνε καὶ οἱ ἁπλοῖ ἑβραῖοι, ποὺ δὲν διαφέρουν ἀπὸ ὅλους τοὺς ἄλλους ἀνθρώπους, ἀλλὰ φταίει ἡ σκέψη καὶ ἡ πρακτικὴ τῶν ἰδεολογικὰ Ἑβραίων, τῶν σιωνιστῶν, ὅπως ἐμφανίζεται στὴν ἀρχαία, νεώτερη καὶ σύγχρονη πολιτικὴ καὶ πνευματικὴ ἱστορία τοῦ Ἑβραϊσμοῦ, σκέψη καὶ πρακτικὴ ποὺ τοὺς κατατάσσει δίκαια στὴν ἀντιπροσωπευτικὴ κατηγορία τῶν δογματικῶν, τῶν ἐξουσιαστῶν, τῶν συνωμοτῶν καὶ τῶν πλουτοκρατῶν.

# ζ. - Ἡ «μονομαχία» τῆς κοιλάδας Ἡλὰ

Η ἐξάπλωση τοῦ Ἑβραϊκοῦ Πνεύματος ὑπῆρξε μακραίωνη ἐπιχείρηση, τῆς ὁποίας ὁ σχεδιασμὸς χάνεται στὰ βάθη τοῦ ἀπώτερου παρελθόντος καὶ οἱ διάφορες φάσεις της ἐξελίσσονται καὶ όλοκληρώνονται μέσα σὲ χρονικὰ διαστήματα ἀπροσδιόριστης διάρκειας. Σήμερα μπορούμε νὰ δούμε, μὲ τὴν ἄνεση ποὺ μᾶς παρέχει ἡ προοπτική τοῦ χρόνου, πῶς μία ὀλιγάνθρωπη καὶ παντελῶς βάρβαρη φυλή τῆς ἐρήμου, χωρὶς κανένα ἠθικοπνευματικό πολιτισμό, κατέκτησε σὲ πρῶτο στάδιο, θρησκευτικά, ἄλλα, καὶ μάλιστα πολιτισμένα, "Εθνη μὲ τὸ ὅπλο τοῦ δόγματος, ὅπλο καθαρὰ ἑδραϊκό, καθαρὰ έξουσιαστικό καὶ ἄγνωστο στὴν ὑπόλοιπη ἀνθρωπότητα, καὶ πῶς άργότερα, όταν ή κυριαρχία τοῦ θρησκευτικοῦ δογματισμοῦ ἄρχισε νὰ κλονίζεται, ἡ ἐξουσιαστικὴ τακτικὴ καὶ στρατηγικὴ τῆς Σιών ἀνανεώθηκε και άντικαταστάθηκε άπό την καθιέρωση τοῦ πολιτικοκοινωνικοῦ δογματισμοῦ, δηλαδή τῶν νεώπερων ἐδραιογενῶν ἀστοκαπιταλομαρξιστικών άντιλήψεων, πάνω στις όποῖες στηρίζεται ή κατεστημένη τάξη τοῦ χυδαίου οἰκονομισμοῦ καὶ τῆς χαμερποῦς Λογοκρατίας πού ἰσχύει στὸν σύγχρονο κόσμο.

'Αλλὰ αὐτὰ ποὺ ἐμεῖς διαπιστώνουμε ἐκ τῶν ὑστέρων, δηλαδή τὴν ὑπουλότητα, εὐελιξία καὶ σατανικότητα τῶν μεθόδων μὲ τὶς ὁποῖες ὁ περιούσιος λαὸς αἰχμαλωτίζει καὶ ὑποδουλώνει πνευματικὰ καὶ ἰδεολογικὰ τοὺς ἀνώτερους, ὑπερέχοντες ἀντιπάλους του, οἱ πνευματικοὶ καὶ πολιτικοὶ ἡγέτες τοῦ ἰουδαϊκοῦ "Εθνους, εἶχαν ἀντιληφθῆ ὅτι ἀποτελεῖ τὸν μόνο τρόπο, τὸν μοναδικὸ δρόμο ποὺ θὰ μποροῦσαν νὰ ἀκολουθήσουν, γιὰ νὰ ἱκανοποιήσουν τὴν ἀχαλίνωτη ἐξουσιαστική τους μανία. Καὶ τοῦτο, διότι εἶχαν συνειδητοποιήσει ὅτι ἡ ἑδραϊκὴ φυλὴ δὲν παρουσιάζει καμμιὰ ἡθική, πνευματικὴ καὶ διολογικὴ ἀρετή, ποὺ νὰ τὴν καθιστᾶ ἄξια νὰ ἀναδειχθῆ καὶ νὰ κυριαρχήση φυσικὰ πάνω στὰ ἄλλα "Εθνη τῆς Γῆς, ἀλλὰ μόνον τὶς ἐξουσιαστικὲς παρανοϊκὲς «ἀρετὲς» τῆς πανουργίας, τῆς συνωμοτικότητας, τοῦ δόλου καὶ τῆς δίψας ἐπιδολῆς.

'Ο μῦθος τοῦ Δαβίδ, τοῦ ἀντιπροσωπευτικώτερου καὶ σημαντικώτερου ἡγέτη τοῦ ἰουδαῖσμοῦ, τοῦ ἱδρυτῆ τῆς Σιὼν σὰν πρωτεύουσας καὶ μυστικιστικοῦ συμβόλου τοῦ Ἰσραήλ, ἐνέχει ὅλα τὰ στοιχεῖα, τὰ ὁποῖα χαρακτηρίζουν ἠθικὰ τὴν ἑβραϊκὴ σκέψη καὶ προσδιορίζουν τὸν τρόπο δράσεως τοῦ ἑβραϊκοῦ "Εθνους. "Ας τὸν θυμηθοῦμε, ἀφοῦ ἀναφέρουμε καὶ τὰ προηγηθέντα ποὺ ἀνάγκασαν τοὺς Ἑβραίους συνωμότες νὰ εἰσαγάγουν νέα κριτήρια γιὰ τὴν ἀνάδειξη τῶν ἀρχόντων τους. (α)

Ό προφήτης Σαμουήλ (=πολιτικός «ἐγκέφαλος» τοῦ θρησκευτικοπολιτικοῦ Κατεστημένου τοῦ Ἱσραήλ) ἀνακοινώνει στὸν δασιλιᾶ Σαούλ, τὸν ὁποῖο ὁ ἴδιος εἶχε χρίσει, ὅτι ὁ «Κύριος τῶν δυνάμεων» (=ἡ ἰδέα τῆς ἑδραϊκῆς παγκυριαρχίας) ἐντέλλεται νὰ ἐξοντωθῆ τὸ Ἔθνος τῶν ᾿Αμαληκιτῶν, νὰ ἐξολοθρευθῆ «χωρὶς οἶκτο πᾶν ὅ,τι ἔχουν καὶ νὰ θανατωθῆ καὶ ἄνδρας καὶ γυναῖκα καὶ παιδὶ καὶ θηλάζον καὶ δοῦς καὶ πρόδατο καὶ κάμηλος καὶ ὄνος», διότι ὁ λαὸς αὐτὸς εἶχε ἀντισταθῆ ὅταν οἱ Ἰουδαῖοι εἰσέδαλαν στὰ ἐδάφη του ἐπιστρέφαντας ἀπὸ τὴν Αἴγυπτο. Ὁ Σαούλ, πράγματι, ἐπετέθη αἰφνιδιαστικὰ ἐναντίον τῶν ᾿Αμαληκιτῶν, ἐξωλόθρευσε «ἐν στόματι μαχαίρας» ὅλους τοὺς ἄνδρες καὶ συνέλαδε ζωντανὸ τὸ δασιλιᾶ τους ᾿Αγάγ, ἀλλὰ «ἐφείσθη αὐτοῦ», ὅπως ἐφείσθη καὶ τῶν καλυτέρων ζώων.

Ή μερική ἐκτέλεση τῆς ἐντολῆς τοῦ αίμοδόρου Σαδδαώθ ἐξοργίζει τὸν Σαμουήλ, ὁ ὁποῖος ἀνακοινώνει στὸν Σαοὺλ ὅτι, ἀφοῦ δὲν ἐτήρησε τὸν «λόγον τοῦ Κυρίου» (δηλαδή δὲν ἐνήργησε δλοκληρωτική γενοκτονία τῶν ᾿Αμαληκιτῶν), ὁ Θεὸς του Ἰσραὴλ τοῦ ἀφαιρεῖ τὴν δασιλεία. Παρὰ τὴν αὐτοκαταδίκη τοῦ Σαούλ, τὴν ὁμολογία του ὅτι «ήμάρτησεν ἐνώπιον τοῦ Κυρίου» καὶ τὶς παρακλήσεις του νὰ συγχωρηθῆ, ὁ Σαμουὴλ μένει ἀσυγκίνητος, ζητεῖ νὰ τοῦ φέρουν ἐνώπιόν του τὸ ᾿Αγὰγ καὶ τὸν «κατακόπτει» μὲ τὰ ἴδια του τὰ χέρια, καθώς ό αἰχμάλωτος τὸν πλησίαζε «χαριέντως, διότι νόμιζε ὅτι ἡ πικρία τοῦ θανάτου είχε περάσει» καὶ ἀκολούθως παίρνει νέα ἐντολὴ ἀπὸ τὸν Σαββαώθ: νὰ βρῆ καὶ νὰ χρίση νέο βασιλιᾶ, «χωρὶς νὰ λάβη ὑπ' ὄψιν τὴν ἐμφάνισή του ἢ τὸ ὕψος τοῦ ἀναστήματός του». Ὁ Σαμουὴλ χρίει μυστικά τὸν τελευταῖο ἀνάμεσα στοὺς ἑφτά γιοὺς ἑνὸς πολύτεκνου ἀπὸ τὴ Βηθλεέμ, τοῦ Ἰεσσαί, τὸ «ἀποζούρι» τῆς οἰκογένειας, τὸν Δαδίδ, τὸν ὁποῖο καὶ κατορθώνει νὰ εἰσαγάγη στὴν αὐλὴ τοῦ Σαούλ, γιὰ νὰ παίζη στὸν δασιλιᾶ τὴν κιθάρα του καὶ νὰ τὸν διασκεδάζη.

'Ιδού τώρα ὁ κύριος μῦθος τοῦ Δαβίδ, τοῦ ἐνσαρκωτοῦ τῆς νέου τύπου έπιχειρήσεως γιὰ τὴν ἑδραϊκὴ κυριαρχία.

<sup>(</sup>a) «Basileiõv A'», xep. ie', ist' xal iζ'.

Ο Σαούλ διεξάγει πόλεμο κατά τῶν Φιλισταίων (= Ἑλλήνων άποίκων, που είχαν ίδρύσει Κράτος στην περιοχή της Γάζης, ὅπως ἀπέδειξε ή νεώτερη ίστορική ἔρευνα), καὶ ἀποφεύγει τὴν μάχη ἐκ τοῦ συστάδην, ενω ενας Φιλισταίος «προμαχητής», υψους «Εξ πήχεων καί σπιθαμῆς», ὁ Γολιάθ, ἔβγαινε ἀπὸ τὴν παράταξή του καὶ ἐπὶ σαράντα ἡμέρες καλοῦσε τίμια τοὺς Έβραίους νὰ ἐκλέξουν ἀναμεταξύ τους κάποιον γιὰ νὰ μονομαχήση μαζί του καὶ ἄν δ 'Εβραῖος μπορέση νὰ τὸν νικήση, τότε οἱ Φιλισταῖοι θὰ ὑποδουλωθοῦν στοὺς Ἑβραίους, ἄν ὅμως ὑπερισχύση ὁ Γολιάθ, τότε οἱ Ἑβραῖοι θὰ δουλεύουν στοὺς Φιλισταίους. 'Ο Σαούλ «καὶ πᾶς ὁ λαὸς τοῦ Ἰσραὴλ ἐξέστησαν καὶ έφοδήθησαν σφόδρα» καὶ «ἔφευγον ἀπὸ προσώπου αὐτοῦ», ἕως ὅτου τὸ «ἀπολειφάδι» τοῦ πολύτεκνου τῆς Βηθλεέμ, ὁ Δαβίδ, «ἐν ὀνόματι τοῦ Κυρίου τῶν δυνάμεων», πῆρε τὴ σφεντόνα του, πλησίασε τὸν ἀνδρεῖο πολεμιστὴ δόλια, τὸν χτύπησε ἀπὸ μακρυὰ μὲ τὴν πέτρα στὸ μέτωπο, τὸν ζάλισε καὶ τοῦ ἔκοψε ὕστερα μὲ τὴν ἡσυχία του τὸ κεφάλι «γιὰ νὰ γνωρίση όλόκληρη ή γῆ ὅτι ὑπάρχει Θεὸς στὸ Ἰσραὴλ» καὶ γιὰ νὰ συνωμοτήση ὕστερα μὲ τὸν Ἰωνάθαν, τὸν ἀνόητο γυιὸ τοῦ Σαούλ, ἐναντίον τοῦ δασιλιᾶ, νὰ κινήση ἐπανάσταση, νὰ πάρη τὴν ἐξουσία και να έγκαταστήση την πρωτεύουσα του στό λόφο τῆς Σιών, καθιστώντας τον τὸ αἰώνιο σύμβολο τῆς παγκόσμιας σιωνιστικῆς ἐξουσίας.

Αὐτὸς ὁ παμπάλαιος ἑδραϊκὸς μῦθος τοῦ Δαδίδ, ποὺ μετὰ τὴν ἐπιθολὴ τῆς ἑδραϊκῆς σκέψεως, γαλουχεῖ σὰν «'Ιερὰ 'Ιστορία» τὰ Έθνη τῆς Γῆς, παρουσιάζει συμβολικὰ ἀλλὰ ἀνάγλυφα τὰ αἴτια, τὶς μεθόδους, τὶς συνθῆκες, τὰ μέσα καὶ τοὺς σκοποὺς καὶ προθέσεις τῆς «νίκης» καὶ τῆς διὰ μέσου τῶν αἰώνων παγκόσμιας ἐπιβολῆς τῆς Σιών, ὅμως ταυτόχρονα παρέχει καὶ τὸ μέτρο τῆς «ἀξίας» αὐτῆς τῆς «νίκης», τῶν δεινῶν ποὺ ἐπεσώρευσε στὸν πολιτισμὸ καὶ στὴν ἡθικὴ «ὑγεία» τῆς ἀνθρωπότητας, ἀλλὰ καὶ τὸν ἐντελῶς εὔθραυστο καὶ ἐπισφαλῆ χαρακτῆρα τοῦ ἑδραϊκοῦ θριάμβου. 'Ιδοὺ ἡ ἀπόδοση τοῦ μυστικιστικοῦ αὐτοῦ μύθου μὲ σύγχρονα σχήματα λόγου καὶ ἀληθινὴ διατύπωση:

Πρῶτον, σκοπὸς τοῦ σιωνιστικοῦ ἀγῶνα δὲν εἶναι ἡ ἀπλῆ ἐπιδολὴ ἐπὶ τοῦ ἀντιπάλου ἀλλὰ ἡ ὁλοκληρωτικὴ ἐκμηδένισή του — καὶ ὅσοι δὲν τὸ καταλαδαίνουν, ὅπως ὁ Σαούλ, καθαιροῦνται καὶ ἀποδάλλονται ἀμείλικτα.

Δεύτερο ν, ἐπειδὴ ὁ ἀντίπαλος ὑπερέχει «φύσει», ἡ Σιών «φοβεῖται σφόδρα», καὶ τὸν ἀντιμετωπίζει δόλια, ὕπουλα καὶ ἀνορ-

θόδοξα.

Τρίτον, δνάνος, δφυσικά καὶ ἡθικά στερημένος καὶ ἀσθενής, τὸ μικρὸ ἄτομο, ἐπιδάλλεται καὶ ἐξοντώνει τὸν φυσικά καὶ ἡθικά προικισμένο καὶ ἰσχυρό.

Τ έ τ α ρ τ ο ν, οἱ νάνοι τῆς Σιών, ὄντας καθ' ἑαυτοὺς δειλοί, δόλιοι καὶ ἀσήμαντοι, καταδάλλουν δολοφονικὰ τοὺς ἥρωες μὲ τὴν ϐοήθεια τῆς ὕλης καὶ τῆς τεχνοκρατίας (τῆς σφενδόνης), χωρὶς νὰ ἀναμετρηθοῦν μαζί τους.

Π έ μ π τ ο ν, ή νίκη τοῦ νάνου γίνεται σωφρονισμός γιὰ «δλόκληρη τὴ γῆ» καὶ ὑπενθυμίζει ἀπειλητικὰ ὅτι «ὑπάρχει θεὸς στὸ Ἰσραήλ».

"Εκτον, ή έδραιογενής Λογοκρατία καὶ τεχνοκρατία (ὁ έδραῖος Δαβίδ) νικᾶ τὸν έλληνικὸ Λόγο καὶ τὸν έλληνικὸ ἰδεαλισμὸ καὶ ἡρωισμὸ (τὸν "Ελληνα Γολιάθ).

"Ε 6 δ ο μ ο ν, γιὰ νὰ καταβάλη ὁ Ἑβραϊσμὸς τὸν Ἑλληνισμό, πρῶτα τοῦ στερεῖ τὸ Πνεῦμα του, τὸν Πολιτισμό του (ζαλίζοντάς τον μὲ μιὰ πετριὰ στὸ μέτωπο) καὶ ἀκολούθως τὸν ἐξοντώνει, ἐνῶ ἔχει χάσει πιὰ τὴν ἑλληνική του συνείδηση (ἔχει ἀπολέσει τὶς αἰσθήσεις του).

Αὐτό πού σὲ μικρογραφία συνέδη, κατά τὸν έδραϊκό μυστικιστικὸ μῦθο, στὴν κοιλάδα 'Ηλά, συμβαίνει ἀπαράλλακτα σ' δλόκληρη τὴν ὑφήλιο καὶ σ' ὅλες τὶς ἐποχὲς ἔκτοτε: 'Ο Ἑλληνικὸς Λόγος καὶ δ έλληνικός ίδεαλισμός και ήρωισμός που είχαν άποκτήσει οίκουμενικές διαστάσεις καὶ ἀποτελοῦσαν τὸ ἰδεολογικό πλαίσιο σκέψεως καὶ δράσεως ὅλων τῶν ἡθικὰ καὶ φυσικὰ ὑγιῶν καὶ προικισμένων ἀνθρώπων, ἀνεξαρτήτως φυλῆς καὶ ἐθνικότητας, χτυπιοῦνται ὅπουλα ἀπὸ τή χαμερπη Λογοκρατία και πέφτουν σὲ κατάσταση νάρκης. Οι μεγάλες κατακτήσεις τῆς ἀνθρωπότητας στὴν πορεία της πρὸς τὴν ἀλήθεια σταματοῦν καὶ ἐξουδετερώνονται ἀπὸ τὰ δόγματα, θρησκευτικά, πολιτικά, κοινωνικά. Τὰ μικρά ἄτομα τῆς λογοκρατίας, οί «χαλασμένες ψυχές», ἐπιδάλλονται καὶ ἐκμηδενίζουν δόλια, δολοφονικά. τίς εύγενεῖς καὶ φωτισμένες φύσεις. Ἡ τεχνοκρατία καὶ ἡ ὅλη παίρνουν τὴ θέση τῆς λεβεντιᾶς καὶ τοῦ πνεύματος. Ἡ διαστροφὴ τοῦ φυσικοῦ, τὰ «λάθη τῆς δημιουργίας», ἡ δολοφονία, ἐπέχουν θέση «ύγι» οῦς» καὶ «ὀρθοῦ» καί, ὅπως λέγει ὁ Νίτσε, «γιὰ τοὺς ἀνθρώπους ποὺ ποθούν τὴν ἐξουσία (= γιὰ τὴ Σιών) ἡ παρακμὴ είναι μέσον καὶ αὐτοὶ οἱ ἄνθρωποι ἐνδιαφέρονται ζωτικὰ νὰ ἀρρωστήσουν τὴν ἀνθρωπότητα καὶ νὰ ἀνατρέψουν μὲ ἐπικίνδυνη καὶ συκοφαντικὴ σημασία τὴν
ἔννοια τοῦ καλοῦ καὶ τοῦ κακοῦ, τοῦ ἀληθινοῦ καὶ τοῦ ψεύτικου». Ὁ ᾿Αστοκαπιταλομαρξισμὸς καὶ ὁ Καταναλωτισμὸς —γνήσια τέκνα τοῦ Ἑβραϊκοῦ Πνεύματος—ἰσοπεδώνουν κάθε ἰδεαλιστικὴ ἀξία. Συντελεῖται μιὰ τεράστια ἀνατροπὴ καὶ ὁ ἑβραϊκὸς ζόφος καλύπτει τὸ ἑλληνικὸ φῶς, ἁπλωμένος σὰν πυκνὸ πούσι γύρω στὴν Ὑδρόγειο. Μὲ μιὰ φράση, τὴν κατάσταση τῆς ᾿Αρχῆς διαδέχεται ἡ νοσηρή, παρὰ φύσιν καὶ παρανοϊκὴ κατάσταση τῆς ἐξουσίας.

Αὐτὰ τὰ τραγικὰ ἀποτελέσματα, αὐτὴ ἡ «διδλικὴ καταστροφή» πού προκάλεσε ή «νίκη» τοῦ δολοφόνου Δαβίδ, ἀποδεικνύουν ὅτι ὁ σιωνιστικός θρίαμβος δὲν ἔχει καμμιὰ προοπτική, διότι τὸ τεχνητό στάτους κδό, που έγκαθίδρυσαν οι νικητές ένέχει μέσα του τὰ σπέρματα τῆς αὐτοκαταστροφῆς του. Καὶ τοῦτο, διότι δὲν πρόκειται γιὰ νίκη, ἐπειδή δὲν προηγήθηκε ἀναμέτρηση τῶν ἀντιπάλων. Ἡ Διεθνής Ἐξουσία δέν αὐτοσυντηρεῖται, διότι ὀφείλει τὴ γένεσή της στὸ ἀφύσικο, στὸ παράλογο καὶ στὸ νοσηρό, γι' αὐτὸ καὶ ἡ ἱστορικὴ παρακμὴ τῆς ἀνθρωπότητας κάτω ἀπὸ τὴν ἰσχύουσα τάξη πραγμάτων είναι σταθερῶς προϊοῦσα, καλπάζουσα. Ὁ νάνος Δαβίδ δολοφονώντας τὸν γίγαντα Γολιάθ δὲν μπορεῖ, λόγω τῆς φυσικῆς καὶ ἠθικῆς ἀδυναιμίας του, νὰ συντηρήση καὶ ὑπερασπισθῆ οὔτε κὰν τὸν ἴδιο τὸν ἑαυτό του ἀπέναντι στούς κινδύνους πού συναντᾶ καθώς πορεύεται σὰν χαμένος μέσα στούς ἄγνωστους δρόμους τοῦ Μέλλοντος. Τοῦ λείπει ὁ φάρος τοῦ Λόγου - ποὺ τὸν ἔσπασε ὕπουλα, μὲ τὴν σφεντόνα τῆς Λογοκρατίας — γιὰ νὰ τοῦ δείχνη τὴν ὀρθὴ πορεία, τοῦ λείπει ἡ τόλμη τοῦ ἥρωα —πού τὸν ἀχρήστεψε — γιὰ νὰ τραβήξη ἐμπρός, τοῦ λείπει ἡ «ὑγεία» -πού τὴν ἀντικατέστησε μὲ τὴ νοσηρότητά του- γιὰ νὰ μπορέση νὰ ἐπιδιώση. Στὴν «μονομαχία» τῆς κοιλάδας Ἡλὰ δὲν ὑπάρχει νικητής. άλλα μόνο νικημένοι, μὲ πρῶτο θῦμα τὸν ἴδιο τὸν Δαδίδ και ἀκόμη μεγαλύτερο - και άθῶο - θῦμα όλόκληρη τὴν ἀνθρωπότητα.

Ή ἐπιδολὴ τῶν νάνων, χωρὶς ἀναμέτρηση, ἀποτελεῖ «ὕδριν», μὲ τὴν ἀρχαία ἑλληνικὴ σημασία τῆς λέξεως, δηλαδὴ πρόκληση καὶ ἐγκληματικὴ ἐνέργεια ἐναντίον τῶν θεῶν, ἐναντίον τῆς ᾿Αλήθειας, τῆς Ἐλευθερίας, τῆς Δικαιοσύνης καὶ παράδαση τοῦ Κοσμογονικοῦ Νόμου καὶ οἱ «ὑδριστὲς» θὰ τιμωρηθοῦν σκληρὰ καὶ ἀμείλικτα ἀπὸ τὴ θεὰ Δίκη. Οἱ νάνοι «ἤρωες» τοῦ σιωνισμοῦ, οἱ δολοφόνοι τῶν ἀνωτέρων ἀντιπάλων τους, εἶναι λάθη τῆς Φύσεως, διαστρεδλωτὲς τῆς ἀλήθειας, διαστροφεῖς τῶν ἐννοιῶν τοῦ γνήσιου, τοῦ καλοῦ, τοῦ ὑγιοὺς, τοῦ δικαίου. Μόνον ἡ νοσηρὴ ἑδραϊκὴ σκέψη θὰ μποροῦσε νὰ ἀναγνωρίοη σ᾽ αὐτοὺς τὸ δικαίωμα τῆς ἡρωοποιήσεως καὶ τῆς κυ-

ριαρχίας πάνω στούς πραγματικούς ήρωες, μ έ το ύς ποίους οὐσιαστικὰ δὲν ἀναμετρήπ ο τ έ. Καὶ πραγματικοὶ ἥρωες, φυσικοὶ ἥρωες, εἶναι θηκαν αὐτοὶ ποὺ γίνονται δεκτοὶ ἀπὸ τοὺς ελληνες: Ύγιεῖς στὸ σῶμα καὶ τὸν νοῦ καὶ ὄχι νάνοι καὶ ὕπουλοι, πρότυπα σωματικοῦ καὶ ἡθικοῦ μεγαλείου, άρμονικὰ κράματα φυσικοῦ κάλλους καλ πνευματικῆς λεβεντιᾶς - μὲ μιὰ φράση ἄνθρωποι πλήρως ἐναρμονισμένοι πρὸς τὸν θεῖο Κοσμογονικὸ Νόμο, «ἡ μ ί θ ε ο ι». Οἱ ελληνες ήρωες ἀπὸ τὰ ὁμηρικὰ χρόνια μέχρι τοὺς ᾿Ακρίτες καὶ ᾿Απελάτες τοῦ Βυζαντίου καὶ μέχρι τὰ παλληκάρια, τοὺς λεβέντες τῆς Τουρκοκρατίας καὶ τῆς Ἐπαναστάσεως, αὐτὸν τὸν ἶδανικὸ τύπο ἐνσαρκώνουν —καὶ ποτὲ στὴν έλληνικὴ σκέψη καὶ ἱστορία δὲν ἐμφανίζεται τὸ ἑδραίικο δολοφονικό πρότυπο τοῦ νάνου «ήρωα», ποὺ νικᾶ χωρίς άναμέτρηση, άλλα με την ύπουλότητα του τον άληθινο ήρωα. διότι τοῦτο ἀποτελεῖ ψέμα, παραβίαση τῆς ἀλήθειας, ἀπάτη, δ ό γ μ α.

Γιαυτό ή «ζάλη» τοῦ Γολιάθ, ή συσκότιση τῆς ἀλήθειας ἀπὸ τὸ δόγμα, δὲν εἶναι ἀποτέλεσμα καμμιᾶς φυσικῆς ὑπεροχῆς τοῦ Δαδίδ, είναι τεχνητό στάτους κδό, καὶ έπομένως ή «νίκη» τῆς Σιὼν είναι εὔθραυστη, κλονίζεται συνεχῶς, μπορεῖ νὰ ἀνατραπῆ ἀνὰ πᾶσαν στιγμήν. ή στιγμή αὐτή εἶναι ἀκριδῶς ἡ ὥρα ποὺ ὁ Γολιὰθ θὰ ξαναβρῆ τὶς αἰσθήσεις του, ὁπότε ὁ νάνος Δαβίδ θὰ πάψη νὰ ὑπάρχη αὐτομάτως, χωρίς κὰν νὰ χρειασθῆ ἡ ἀναμέτρηση ποὺ δὲν ἔγινε. καὶ θὰ κηδευθή χωρὶς καμμιὰ ἀντισιωνιστική φανφάρα. Εἶναι ἡ ὥρα πού δ Έλληνικός Λόγος, δ έλληνικός ίδεαλισμός και ήρωϊσμός. πού τώρα δρίσκονται σὲ κατάσταση νάρκης, θὰ ἐπανέλθουν στὸν άρρωστημένο Κόσμο μας, γιὰ νὰ τοῦ δώσουν καινούργια ζωή. Εἶναι ή ὥρα ποὺ οἱ πνευματικὰ ελληνες, ὅπου Γῆς καὶ ἀνεξαρτήτως φυλῆς, ἐθνικότητας, θὰ σκάψουν ἔνδον χωρὶς νὰ τοὺς ἐνδιαφέρη ἡ Σιών καὶ θὰ ἀναγνωρίσουν τὸν ἑλληνικὸν ἑαυτό τους. Εἶναι ἡ ὥρα πού ή 'Ιδέα 'Ελλάδα, ή 'Ελλάδα τοῦ Μέλλοντος, θὰ τελέση τὸν οἰκουμενικό της θρίαμδο, διαλύοντας μὲ τὴν ἐξαγνιστικὴ φεγγοδολή της τὰ σιωνιστικά σκότη.

Σκουριάζουν τὰ σίδερα καὶ τιμωρῶ τὸν αἰώνα τους ἐγὼ ποὺ δοκίμασα τὶς μυριάδες αἰχμές.
Κι ἀπὸ γιούλια καὶ ναρκίσσους ἐτοιμάζω τὸ καινούργιο μαχαίρι ποὺ ἀρμόζει στοὺς "Ηρωες. Γυμνώνω τὰ στήθη μου καὶ ξαπολυοῦνται οἱ ἄνεμοι κι ἐρείπια σαρώνουνε καὶ χαλασμένες ψυχές.
Κι ἀπὸ τὰ νέφη τὰ πυκνά της καθαρίζουν τὴ Γῆ, νὰ φανοῦν τὰ Λιδάδια τὰ Πάντερπνα. («)

<sup>(</sup>α) 'Οδυσσέα 'Ελύτη. «Τὸ "Αξιόν ἐστι», Προφητικόν.

## η. - Ζόφος καὶ φῶς

Ολόκληρος ὁ πληθυσμὸς τῆς Εὐρώπης, τῆς 'Αμερικῆς καὶ τῆς 'Ωκεανίας καὶ σημαντικὸ ποσοστὸ τῶν κατοίκων τῆς 'Ασίας καὶ τῆς 'Αφρικῆς εἶναι θρησκευτικά, ἡθικὰ καὶ φιλοσοφικὰ αἰχμαλωτισμένοι ἀπὸ τὸ πνεῦμα καὶ τὴν ἀντίληψη τοῦ 'Εθραϊκοῦ ἔΕθνους περὶ θείου Όντος, περὶ ζωῆς καὶ περὶ Κόσμου. Ἡ πνευματικὴ ὑποταγὴ τῆς μισῆς σχεδὸν ἀνθρωπότητας στὸν Ἰουδαιοχριστιανισμὸ χρονικὰ καλύπτει, κατὰ περίπτωση, ἐποχὲς ποὺ κυμαίνονται ἀπὸ εἶκοσι ἕως ἕνα - δύο αἰῶνες.

Ό παμπάλαιος πνευματικός ὶμπεριαλισμός τῶν Ἑβραίων παραμένει ἔως σήμερα κυρίαρχος καὶ ἀκλόνητος καί, παρὰ τὶς προσπάθειες τῶν θρησκευτικὰ ὑποδούλων Ἐθνῶν νὰ τὸν ἀντιμετωπίσουν, ἐξακολουθεῖ νὰ ἐμποτίζη βαθύτατα τὴν ἀνθρώπινη σκέψη, πράξη καὶ ἡθικὴ ἀντίληψη. Ὠρισμένα πνευματικὰ κινήματα, ἄν θεωρηθοῦν ώς προσπάθειες, δειλὲς ἔστω, «ἀποεβραιοποιήσεως» τῶν ἑβραίικων δογμάτων, πολὺ λίγα πράγματα ἔχουν ἐπιτύχει, καὶ στὴν πραγματικότητα οἱ πιστοί τους παραμένουν σχεδὸν ὁλοκληρωτικὰ δέσμιοι τοῦ πνεύματος τῶν Ἰουδαίων.

Ή ἠθικὴ αὐτὴ σκλαδιά, ποὺ γιὰ τὴν ἐπιδολή της χύθηκαν ποταμοὶ αἵματος, καθὼς ἐγκαθιδρύθηκε, κατὰ κανόνα καὶ παντοῦ, δ ίσα ι α καὶ δόλια, καὶ παρὰ τὶς ἀντιδράσεις τῶν θρησκευτικὰ κατακτωμένων Ἐθνῶν, διατηρεῖται, ἑδραιώνεται καὶ ἐξασφαλίζεται αἰώνια χάρη στὸ δόγμα καὶ στὸ στοιχεῖο τοῦ φόδου. Πραγματικά, οἱ μέθοδοι διαδόσεως τῶν ἑδραϊκῶν ἀντιλήψεων καὶ οἱ μηχανισμοὶ πλύσεως ἐγκεφάλων λειτουργοῦν πάντοτε μὲ δάση τὴν «π ν ε υ μ α τ ικ ἡ τρο μο κρα τ ί α» τῶν προσηλυτιζόμενων καὶ ἡ «γραμμὴ» ἐπιδάλλεται ἀξιωματικά, αὐταρχικά, ἐξουσιαστικὰ καὶ δλοκληρωτικὰ ὑπὸ τύπον ἐπίφοδης, ἀπειλητικῆς θείας ἐντολῆς.

Έτσι τὰ ἔΕθνη ἐκδιάζονται καὶ ἀπειλοῦνται «ἀπὸ τὸ Θεὸ» γιὰ

νὰ διδάσκωνται τὴν ἐθνικὴ ἱστορία, κοσμογονία καὶ «προφητολογία» τῶν Ἰουδαίων κατὰ τέτοιο τρόπο, ποὺ ποτὲ δὲν σκέφτηκαν νὰ διδαχθοῦν τὶς δικές τους γιὰ νὰ μαθαίνουν, κάτω ἀπὸ τὴν ἀπειλὴ τῆς Κολάσεως, γεγονότα τῆς ἑβραίικης πολιτικῆς, οἰκονομικῆς, καὶ πολεμικῆς δράσεως σὰν «'Ιερὰ 'Ιστορία» καὶ σὰν «'Ιερά Γράμματα», χωρίς δικαίωμα άντιρρήσεως γιά την έρμηνεία τους καὶ τὴν ἠθικὴ ἀξιολόγησή τους γιὰ νὰ διδάσκωνται στὸ σχολεῖο καὶ στὴν Ἐκκλησία δογματικ ὰ τὴ σκέψη, τὶς πράξεις καὶ τὰ λόγια τῶν διακεκριμένων Ἰουδαίων ἡγετῶν, ἐκείνων ποὺ μὲ ἀχαλίνωτη έξουσιαστική μανία προήγαγαν καὶ έστερέωσαν τὴν ίδέα τοῦ έδραϊκοῦ "Εθνους, ἐκείνων, ποὺ μὲ αίμοδιψῆ ρατσιστική μισαλλοδοξία χτύπησαν με την ρομφαίς κάθε ἄλλη έθνικη ίδέα στην περιοχή τους, έκείνων πού μὲ ἀσύλληπτη σατανικότητα καὶ συνωμοτικότητα ἐξασφάλισαν τὴν κυριαρχία τοῦ Ἰσραὴλ καὶ «ἐπάταξαν ἐν στόματι μαχαίρας» ἄπειρες φορές τόσους και τόσους λαούς τῆς Ἐγγὸς και Μέσης 'Ανατολῆς. (α)

Καὶ ἀπὸ τὴν τρυφερὴ παιδική τους ἡλικία οἱ ἄνθρωποι, ὑπὸ τὴν ἀπειλὴ θείας ἐκδικήσεως, ἀναγκάζονται νὰ ὅαφτίζωνται μὲ τὰ ὀνόματα τῶν ἐν λόγω πολιτικῶν, στρατιωτικῶν καὶ θρησκευτικῶν ἡγετῶν τοῦ «περιούσιου λαοῦ τοῦ 'Ισραήλ», (6) νὰ φοδοῦνται καὶ νὰ εὐλαδοῦνται τὸν καθαρὰ ἐθνικιστικὸ «Θεὸν τοῦ 'Ισραὴλ» —μ' ἄλλα λόγια, τὴν ἰδέα τῆς ἑδραϊκῆς παγκυριαρχίας— νὰ ἀντιγράφουν «μετὰ φόδου Θεοῦ» σὰν πρότυπα τὴν σκέψη, τὶς πράξεις καὶ τὴν ἡθικὴ τῶν 'Ιουδαίων φυλάρχων, ὅασιλέων, κριτῶν, ἱερέων, προφητῶν κλπ., νὰ προσκυνοῦν ταπεινὰ τὰ σύμδολά τους, νὰ ἐφαρμόζουν μὲ θρησκευτικὴν εὐλάδεια τὶς ἐντολές τους, νὰ παγιδεύωνται ἀπὸ τὸν ἑδραίικο μυστικισμὸ καὶ τὶς ἑδραίικες ἀντιλήψεις περὶ δημιουργίας

<sup>(</sup>α) Μόνον ό στρατός τοῦ Μωϋση, κατ' ἐντολήν τοῦ Σαββαώθ, γιὰ ν' ἀρπάξη τὴν της 'Επαγγελίας, αἰφνιδίασε καὶ ἐξώντωσε ὁλοκληρωτικά, μὲ γενική σφαγή ὅχι μόνο τῶν ἀνδρῶν, ἀλλὰ καὶ τῶν γυναικῶν, τῶν παιδιῶν καὶ τῶν βρεφῶν, ἔξη "Εθνη τῆς Παλαιστίνης, τῆς 'Αραβίας καὶ τῆς Συρίας: Τοὺς Χαναναίους, 'Αμορραίους, Χετταίους, Φερεζαίους, Εὐαίους καὶ 'Ιεβουσαίους (βλέπε «"Εξοδον», κεφ. λγ'). Οἱ ἐκ μέρους τῶν 'Εδραίων διαπραττόμενες κατὰ καιροὺς γενοκτονίες γειτονικῶν λαῶν ποὺ ἀναφέρονται σὰν ἄθλοι στὴν Παλαιὰ Διαθήκη, καλύπτουν μέγα μέρος τῆς Βίβλου (βλέπετε «Χρονικῶν Α΄», κεφ. ιθ', «Σαμουήλ Α΄», κεφ. ε', «Κριτάς», κεφ. θ', «Ἰησοῦν τοῦ Ναυη», κεφ. ε' καὶ ζ', καὶ σὲ πλεῖστα ἄλλα σημεῖα τῆς Παλαιᾶς Διαθήκης).

<sup>(6)</sup> Έχει ὑπολογισθή ὅτι γύρω στὰ μισὰ τῶν ἀνδρικῶν καὶ γυναικείων ὀνομάτων στὴν Εὐρώπη, τὴν `Αμερικὴ καὶ τὴν Αὐστραλία εἶναι ἑδραίικα. Γιὰ τὴν 'Ελλάδα δὲν ὑπάρχει στατιστική. ἀλλὰ πιστεύεται ὅτι τὰ ἑδραίικα ὀνόματα εἶναι πολὸ περισσότερα. Μὲ κάθε δυνατὴ προσέγγιση, ὑπολογίζεται ὅτι τὰ δαφτιστικὰ ὀνόματα 'Ελλήνων καὶ 'Ελληνίδων, ποὸ παίρνονται ἀπὸ τὴν ἱστορία καὶ τὴ θρησκεία τοῦ 'Ισραήλ, φθάνουν τὸ ἑδδομήντα τοῖς ἑκατὸ τοῦ συνόλου.

τοῦ ἀνθρώπου καὶ γενέσεως τοῦ Κόσμου, νὰ μισοῦν ὁποιοδήποτε ἄλλο πνεῦμα —ὅπως τὸ ἑλληνικὸ— σὰν εἰδωλολατρικὸ καὶ ἀνήθικο, νὰ δέχωνται σὰν ἠθικὸ κανόνα ζωῆς τοὺς νόμους καὶ τὶς διατάξεις διαφόρων Ἑδραίων ἡγετῶν καὶ πολιτικῶν καταστάσεων καὶ οὕτω καθεξῆς.

"Ο,τι συνέδη σὲ νεώτερη ἐποχή, ποὺ ὁ συνωμοτισμὸς τῆς Σιὼν μπόρεσε μὲ τὰ ἑδραιογενῆ κοινωνικοπολιτικὰ δόγματα, τὸν Μαρξισμὸ καὶ τὸν ᾿Αστοκαπιταλισμὸ - Καταναλωτισμό, νὰ άλώση τὰ ἄτομα καὶ τὰ Ἔθνη, ποντάροντας στὰ πιὸ ταπεινὰ καὶ νοσηρὰ ἔνστικτα τοῦ ἀνθρώπου, τὴν ἀρπακτικὴ ὁρμή, τὴν ἐξουσιαστικὴ δίψα. τὸ μῖσος καὶ τὸ φθόνο, ἔτσι καὶ στὸ παρελθόν, ὁ ἰουδαϊσμὸς ἐπέτυχε τὴν ὑποδούλωση τῆς ἀνθρώπινης σκέψεως, στηριζόμενος στὸ καινοφανές, ἄγνωστο ἕως τότε, «ὅπλο» τοῦ δόγματος καὶ στὴν «καλλιέργεια» ἑνὸς ἀπὸ τὰ πιὸ «ὑποχθόνια» συναισθήματα, τοῦ φόδου.

Ή ἐπιδολὴ τῆς ἑδραίικης πνευματικῆς τυραννίας μὲ τὴ δοήθεια τοῦ δόγματος, τοῦ σκοταδισμοῦ (α) καὶ ἐνὸς ὕπουλου πνευματικοῦ έκδιασμοῦ τῶν θυμάτων της έξηγεῖ τὸ ἐκ πρώτης ὄψεως Ιστορικά παράδοξο γεγονὸς ὅτι τὰ θριαμβεύσαντα προϊόντα τοῦ ἐβραίικου πνεύματος, είναι έντελῶς ἀσήμαντα καὶ ἀνάξια λόγου, συνήθως μάλιστα βάρβαρα ἢ καὶ ἠλίθια, ἀσυγκρίτως κατώτερα ἀπὸ τὶς ἀντίστοιχες πνευματικές κατακτήσεις πολλών άλλων άρχαίων Ἐθνών, έξ ἐκείνων ποὺ τὰ υἱοθέτησαν καὶ τὰ ἀσπάσθηκαν ἀντί τῶν ἰδικῶς τους. Δὲν ἐννοοῦμε στὸ σημεῖο αὐτό, τὸ ἑλληνικὸ πνεῦμα —τὸ μεγαλύτερο και λαμπρότερο «κτῆμα» τῆς ἀνθρωπότητας ἕως σήμερα —άλλά, ἄν συγκρίνουμε τὴν φιλοσοφία, τὶς κοσμογονικὲς ἀντιλή ψεις, την ἀντίληψη περί ήθικης καὶ δικαίου, τὶς ἰδέες περί θείου καὶ ύπερβατικοῦ ὄντος κλπ., ποὺ ἔχουν συλλάβει "Εθνη ποὺ ἀργότερα έξιουδαΐσθηκαν πνευματικά, ὅπως τὸ ἰταλικό, τὸ γαλατικό, τὸ γερμανικό, ἢ ἀκόμη, ἄν θέλετε, τὰ προκολομδιανὰ "Εθνη τῆς Βόρειας καὶ Νότιας 'Αμερικῆς — Ίνκας, Μάγιας, 'Ατζέκοι κλπ. Θὰ διαπιστώσουμε, ὅτι οἱ πνευματικὲς αὐτὲς κατακτήσεις εἶναι πολύ πιὸ σπουδαίες, πιὸ βαθειές, πιὸ ώλοκληρωμένες, πιὸ ἠθικὲς καί, κυρίως, πιὸ ἐπιστημονικὲς ἀπὸ τὴν ἑδραίκη ἐξήγηση τῆς δημιουργίας τοῦ Κόσμου, ἀπὸ τὴν ἰδέα τοῦ φθονεροῦ καὶ αἱμοδόρου Σαββαώθ, ἀπὸ τὶς ἁπλοϊκότητες περὶ 'Αδὰμ καὶ Εὔας, ἀπὸ τὶς ἡθι-

<sup>(</sup>α) Πρόλ. τον σημόολικό μύθο της Γενέσεως για τον έδραϊκό «Παράδεισο» που ταντίζεται με τον σκοταδισμό. Οἱ «πρωτόπλαστοι» έκδιώκονται ἀπό τον Παράδεισο, εύθός μόλις γεύονται τόν καρπό τοῦ ξύλου τοῦ γιγνώσκειν καλὸν καὶ πονηρόν», διότι ὁ σκοταδιστικὸς Γιαχδέ τοὺς είχε ἀπαγορεύσει τὴ γνώση. Έπομένως, γιὰ νὰ ἐπανέλθη ἡ ἀνθρωπότητα στὸν «Παράδεισο» πρέπει —κατὰ τὸν σιωνισμό— νὰ ἐγκαταλείψη τὴν γνώση καὶ τὴν ἀλήθεια.

κὰ οὐδέτερες καὶ αίμοχαρεῖς προσταγὲς τύπου «ὀφθαλμὸν ἀντὶ ὀφθαλμοῦ καὶ ὀδόντα ἀντὶ ὀδόντος» τοῦ 'Εδραϊκοῦ Δικαίου, ἀπὸ τὰ παρὰ φύσιν συνθήματα τύπου «ἀγαπᾶτε τοὺς ἐχθροὺς ὑμῶν»—ποὺ συγκρούεται ἄμεσα μὲ τὸ ἔνστικτο αὐτοσυντηρήσεως—, ἢ τὶς τερατολογίες περὶ «ἐνανθρωπίσεως» καὶ «ἐνσαρκώσεως» τοῦ Λόγου τοῦ Χριστιανισμοῦ (α) κλπ. Καὶ ἡ αἰτιολογικὴ ἐξήγηση τοῦ πνευματικοῦ διασμοῦ ἑδραιώνεται ἀπόλυτα, ἀν γίνη ἀντιληπτὴ ἡ καθαρὴ ἱστορικὴ ἀλήθεια, ὅτι δηλαδὴ ὁ «περιούσιος λαὸς τοῦ 'Ισραὴλ» ποὺ ἔχει κατακτήσει πνευματικὰ τὴν ἀνθρωπότητα παρουσιάζει τὸ πιὸ ἀντιπνευματικὸ παρελθὸν στὸν κόσμο καὶ δὲν δημιούργησε ποτὲ κανέναν ἀπολύτως πνευματικό, ἡθικὸ ἢ καλλιτεχνικὸ πολιτισμό, ἀλλὰ ἔζησε πάντοτε μὲ τὸν σκοταδισμό, τὸν φόδο καὶ τὸ μῖσος καὶ ἔδρασὲ πάντοτε μὲ ἀποκλειστικὸ γνώμωνα τὴν ὧμὴ ἐξουσιαστικὴ σκοπιμότητα καὶ τὸ στενὸ ὑλικὸ συμφέρον.

Καὶ ἡ συντριπτικὴ ἱστορικὴ ἀπόδειξη τῆς παραπάνω ἀλήθειας εἶναι τὸ γεγονός, ὅτι ὁ πνευματικὸς πολιτισμὸς τῆς ἀνθρωπότητας, ἀμέσως μετὰ τὴν ἐπιδολὴ τῆς ἰουδαϊκῆς δογματικῆς σκέψεως, περιέπεσε σὲ φάση πλήρους παρακμῆς καὶ ὁ Κόσμος ἐπὶ δεκαπέντε σχεδὸν αἰῶνες δούλιαξε στὸ σκότος (Μεσαίωνας), χρειάστηκε δὲ κάποια, ὑποτυπώδης ἔστω, ἀναδίωση τοῦ Ἑλληνικοῦ Πνεύματος γιὰ νὰ μπορέση ὁ ἄνθρωπος νὰ περιορίση κάπως τὸν ἰουδαϊκὸ σκοταδισμὸ (᾿Αναγέννηση).

\* \* \*

"Αν ή πνευματική ύποταγή τῶν ἄλλων Ἐθνῶν στὴν ἰουδαῖκὴ δογματική φιλοσοφική καὶ θεολογική τυραννία, ποὺ διαιωνίζεται μὲ τὴν ἀπειλή τῆς Κολάσεως, παρουσιάζη κάποιο ἱστορικὸ ἐλαφρυντικό, ὅτι δηλαδή ὁ πνευματικὸς πολιτισμός τους διήνυε τὴν «παιδική» του ἡλικία καὶ δὲν εἶχε ἀναπτυχθῆ, ὁ πνευματικὸς ἐξανδραποδισμὸς τοῦ Ἑλληνισμοῦ ἀπὸ τοὺς Ἰουδαίους ἀποτελεῖ ἴσως τὸ καταπληκτικώτερο φαινόμενο τῆς παγκόσμιας ἱστορίας. Μὲ τὰ

<sup>(</sup>α) Τὸ δόγμα τῆς «ἀγάπης» είναι ἄγνωστο στὸν 'Ελληνισμό' ἀντ' αὐτοῦ ὑπάρχουν οἱ ἀληθινὲς ἀξίες, κοινωνικὲς καὶ πνευματικές, τοῦ πλατωνικοῦ ἔ ρ ω τ α καὶ τῆς ἀριστοτελικῆς φ ι λ ί α ς. 'Ο Λουκιανὸς γελοιοποίησε τὴν παρὰ φύσιν — καὶ κατὰ δάθος ἐ ξ ο υ σ : α σ τ : κ ἡ- σχέση τῆς χριστιανικῆς ἀγάπης (πρόλ. τὴν προσταγὴ νὰ στρέφης τὴν ἄλλη παρειά σου, ἄν ραπισθῆς στὴ μία, ποὺ δχι μόνο συγκρούεται πρὸς τὸ ἔνστικτο αὐτοσυντηρήσεως, ἀλλὰ καὶ δδηγεί κατ' εὐθείαν στὴν ὑποταγὴ καὶ ὑποδούλωση). καὶ τὸ δόγμα τῆς «ἐνανθρωπίσεως» τοῦ θείου 'Όντος προκάλεσε τὴν εἰρωνείαν τοῦ 'Ελληνισμοῦ, ὅπως τοῦ φιλοσόφου Κέλσου, στὸν ὁποῖο μάλιστα ἀναγκάζεται νὰ ἀπαντήση σοφιστικὰ μὲ εἰδικὸ σύγγραμμά του ὁ ἀπολογητής τοῦ Χριστιανισμοῦ 'Ωριγένης.

συνήθη ίστορικὰ κριτήρια εἶναι ἀδύνατο νὰ ἐξηγηθῆ πῶς ἕνα Ἔθνος πνευματικὰ ὑπανάπτυκτο ἐντελῶς, ὅπως τὸ ἑδραίικο, κατώρθωσε νὰ ἐξαλλοτριώση πολιτιστικὰ ἕνα ἄλλο Ἔθνος, τὸ ἑλληνικὸ —ἔστω ἄν οἱ Ἕλληνες δρίσκονταν κάτω ἀπὸ ξένη πολιτικὴ κυριαρχία, τὴν ρωμαϊκὴ— τοῦ ὁποίου ὁ ἠθικοπνευματικὸς πολιτισμός, ἡ σκέψη καὶ οἱ ἀντιλήψεις του περὶ θεότητας, περὶ ζωῆς καὶ περὶ Κόσμου εἶχαν φθάσει στὸ ἀνώτατο σημεῖο ποὺ ἔφθασε ποτὲ ἕως σήμερα τὸ ἀνθρώπινο πνεῦμα.

Θὰ ἐπικαλεσθοῦμε ἐνδεικτικὰ τὴν ἐκτίμηση ἑνὸς εἰδικοῦ γιὰ τὸν ἑλληνικὸ ἠθικοπνευματικὸ πολιτισμό:

«Στ' ὰλήθεια — γράφει ὁ l'άλλος ἀκαδημαϊκὸς Jean Richepin (α) — ἔχομε ἀνακαλύψει τίποτε, ὅ,τιδήποτε, στὴ φιλοσοφία, στὴ μεταφυσική, στὴ λογική, στὴν κοσμογονία, ἔπειτα ἀπὸ τοὺς ἀρχαίους ελληνες; "Ο,τι ἔχομε κάμει, ὅλο ὅλο, είναι ὅτι ἀναπτύξαμε τὴ μία ἢ τὴν ἄλλη θεωρία τους. Ἡ φιλοσοφία τοῦ Βάκωνος ὑπάρχει σὲ δύο γραμμές τοῦ 'Αριστοτέλη. "Ολη ἡ ἀτομικὴ θεωρία ὑπάρχει στὸ Δημόκριτο. "Οσο γιὰ τὸν Ἡράκλειτο, διετύπωσε μόνος αὐτός, καὶ μὲ πόση συντομία, τρία ἀπὸ τὰ πιὸ ξακουστὰ συστήματά μας, ὅχι λιγώτερα. 'Ο «περὶ ὑπάρξεως ὰγὼν» ὅγαίνει κατ' εὐθεῖαν ἀπὸ τὸ δικό του «πόλεμος πατὴρ πάντων». Ἡ «ταυτότης τῶν ἀντιθέσεων» τοῦ Εγέλου είναι τὸ ἴδιο μὲ τὸ «ἐναντία ταὐτά». Καί, τέλος, τὸ «διαρκὲς γίγνεσθαι» διαφέρει σὲ τίποτε ἀπὸ τὸ «πάντα ρεὶ» τοῦ "Ελληνος; Δὲν παραλείπω νὰ σημειώσω πὼς ὅλα αὐτὰ ἀναπτύσσονται καὶ θὰ ἀναπτύσσωνται μὲ τὸ συλλογισμό, ποὺ ὅλες οἱ ποικιλίες του, μὲ ὅλες τὶς δυνατὲς κατηγορίες τῆς ἀνθρωπίνης σκέψεως, ἔχουν καταγραφῆ ἀπὸ τὸν 'Αριστοτέλη».

Καὶ ἄν διατυπωθῆ σὰν ἀντεπιχείρημα ἡ ἔνσταση ὅτι τὰ παραπάνω ἀναφέρονται στὸν Ἑλληνικὸ Λόγο καὶ Στοχασμό, δηλαδὴ σὲ ἐπώνυμους Ἑλληνες ἑρμηνευτὲς τῆς θείας 'Οντότητας, τῆς οὐσίας τοῦ Κόσμου καὶ τῆς «φυσιολογίας» τῆς ζωῆς καί τοῦ πνεύματος καὶ ὅχι στὶς σχετικὲς λαϊκὲς ἀντιλήψεις τοῦ Ἑλληνισμοῦ, ἰδοὺ μερικὲς κρίσεις γιὰ τὴν Ἑλληνικὴ Μυθολογία, μέσα στὴν ὁποία συμπυκνώνεται ἡ θρησκευτικὴ καὶ ἠθικὴ ἀντίληψη τῶν ἁπλῶν ἀνώνυμων προγόνων μας:

«Θὰ διαπιστώσετε —γράφει ὁ J. Richepin, διεθνής αὐθεντία στή μελέτη τῆς Ἑλληνικῆς Μυθολογίας— ὅτι ὁ Ἦλλην, τόσο δαθειὰ λογικὸς καὶ στοχαστικός, ἤταν ἐπίσης, καὶ ἴσως μάλιστα πιὸ δαθειὰ ἀκόμη,

<sup>(</sup>α) Jean Richepin, ΕΣλληνική Μυθολογία», έλληνική μετάφραση μὲ ἐπιμέλεια  $\Sigma \pi$ . Μαρινάτου, τόμι A. σ. 18.

αυρίως καλλιτέχνης. "Αν τολμούσα, ἐπὶ τοῦ προκειμένου, γὰ θεωρήσω τὸν ἑαυτό μου, ὅπως λέγει ὁ Πλάτων, «μυθοποιόν», θὰ ἔκανα εὐχαρίστως ἔνα νέο μιῦθο καὶ θὰ ἔδυνα στὸν "Ελληνα δυὸ μητέρες, τὴν Παλλάδα καὶ τὴν Κύπριδα. Ἡ δεύτερη θὰ ῆταν ἡ πιὸ ἀγαπημένη «γλυκειὰ μανούλα» του. Γιατὶ ἡ "Ομορφιά, ὁ ἔρωτας τοῦ "Ωραίου, ὁ ἔρωτας τοῦ "Ερωτα, ἡ χάρις καὶ τὸ χαιμόγελο, νὰ τί στὸν "Ελληνα, συνοδεύει πάντα καὶ παντοῦ τὴ Σοφία, τὸ Λόγο. "λληθινή δασίλισσα τοῦ "Ολύμπου καὶ τῆς Μυθολογίας του, εἶναι ἀκριδῶς ἐκείνη ποὺ ὁ μεγάλος ποιητής Λουκρήτιος τῆς ἔδωσε αὐτὸ τὸ ἀκτινοδόλο καὶ παγκόσμια θριαμδευτικὸ ὄγομα, «hominum divumque voluptas», ἀνδρῶν καὶ θεῶν πόθος. (α)

Στὴ θέση ἑνὸς σκοτεινοῦὁ ἀπλησίαστου, ἀπάνθρωπου, ἐκδικητικοῦ Σαββαὼθ καὶ τῶν συνωμοτικῶν καὶ ἀδιστάκτων ὑπηρετῶν του, οἱ "Ελληνες εἶχαν τοποθετήσει τοὺς γεμάτους ἀνθρώπινα χαρακτηριστικά, χάρη καὶ γλυκύτητα θεούς, ἡμιθέους καὶ ἥρωές τους. Τὸ σκότος τὸ εἶχαν καταυγάσει μὲ τὸ ἑλληνικὸ φῶς καὶ τὸν πρωτόγονο μυστικιστικὸ φόβο τὸν εἶχαν ἀντιμετωπίσει μὲ τὴν ἤρεμη αὐτάρκεια τοῦ 'Ελληνικοῦ Λόγου.

«Οί μυστικιστές —συγεχίζει δ ίδιος μελετητής— φαντάζονται τδ Θεό τους ἄφθαστο, μέσα στὸ ἄπειρο καὶ τὸ ἄγνωστο. Σ' αὐτὸ ὀφείλονται οί θρησκεῖες τους καὶ σκοπός τους εἶναι ἡ ἐκμηδένιση (τοῦ ἀνθρώπου) μέσα σ' αὐτὸν τὸ Θεό, μὲ τὴν ἔκσταση, ἔστω κι ἄν τελικὰ αὐτὸς δ Θεός είναι ή Νιρβάνα, δηλαδή το απόλυτο Μηδέν. Ὁ Ελλην, λογικός καὶ στοχαστικός, δέν παραδέχεται τίποτε πού δέν μπορεῖ γὰ περάση ἀπό το φίλτρο τοῦ λογιχοῦ του. "Ο,τι τοῦ φαίνεται ἄφθαστο, το έγκαταλείπει, δεν προσπαθεί νά το φθάση. "Ο,τι τοῦ φαίνεται άδύνατο νὰ τὸ μάθη, τὸ ἐγκαταλείπει τουλάχιστον μέχρι νεωτέρας διαταγής. Έχει την έλπίδα πώς μιὰ μέρα ἴσως τὸ καταγοήση. ἔως τότε ὅμως πιστεύει πώς είναι πιὸ ἄξιο, καὶ γιὰ τὸ Θεὸ καὶ γιὰ τὸν ἄνθρωπο, γὰ προσπαθή νὰ κατανοήση τὸ Θεὸ ποὺ ὁ ἴδιος κατασκεύασε. Καὶ σ' αὐτὸ άπριδῶς ἀσχολεῖται ὁ Σοφός. Γιὰ τοῦτο, οἱ Θεοί του εἶναι πιὸ μεγάλοι, πιὸ ώραῖοι, πιὸ εὐτυχισμένοι ἀπ' τὸν ἴδιο, ἀλλὰ συγχρόνως εἶναι καὶ «κατ° είκόνα καί όμοίωσίν του», με τὶς δικές του άρετές, ἀκόμη καὶ μὲ τὰ ἐλαττώματά του, ποὺ τὰ ἐξηγεῖ, καὶ μὲ τὰ ἔνστικτά του, ποὺ μ' αὐτὸν τὸν τρόπο τὰ θεοποιεῖ. Καὶ γιατὶ ὄχι ἐπιτέλους; Καὶ θὰ μποροῦσε καγείς νὰ πῆ πὸς δὲν ἔκαναν καλά, ὅταν διαβάζη τοὺς γλυκύτατους μύθους πού έγραψαν οί ποιητές κάπω ἀπό τὰ δλέμματα τῶν θαυμασίων μορφών, πού είχαν ζωγραφίσει ή σκαλίσει στο μάρμαρο τόσοι σπουδαῖοι καὶ ὑπέροχοι καλλιτέχνες;» (6)

<sup>(</sup>α) "Ενθ' ἀνωτ., σ. 14.

<sup>(6) &</sup>quot;Ενθ' ἀνωτ., σ. 12.

Αὐτὲς οἱ ὀντολογικὲς καὶ κοσμολογικὲς ἰδέες τοῦ Ἑλληνισμοῦ άποτελοῦν τὴν μεγαλύτερη ἴσως κατάκτηση τοῦ ἀνθρώπινου Πνεύματος και το πιο έντυπωσιακό δήμα του στον αίώνιο άγῶνα του γιὰ την Ιστορική του ἀπελευθέρωση και την ἀποτίναξη τοῦ ζυγοῦ τοῦ φόδου και τῆς προλήψεως. Ὁ Ελληνας ἀνέδηκε θαρραλέα στὸν "Ολυμπο καὶ ἀνακάλυψε, ὅτι οἱ τρομερές, ἐπίφοβες καὶ κακοποιές δυνάμεις πού ἐμφώλευαν ἐκεῖ πάνω, ὁ κεραυνός, ὁ σεισμός, ὁ θάνατος, άλλα και οί άγαθοποιοί δαίμονες τῆς σοφίας, τῆς δικαιοσύνης, τῆς θείας μουσικής κλπ. δέν ήταν ἄπιαστες, ἄφθαστες καὶ ὑπερκόσμιες όντότητες, άλλὰ άλήθειες, άπλὲς καὶ οἰκεῖες, άνθρωπόμορφες προσωπικότητες, δ Ζεύς, δ "Ηφαιστος, δ Πλούτων, ή 'Αθηνᾶ, ή θεὰ Δίκη, ὁ ᾿Απόλλων κλπ. Καὶ παίρνοντας τὶς ἀλήθειες αὐτές μαζί του τὶς κατέδασε ἀπὸ τὸν οὐρανό, τὸ ἄγνωστο, τὶς μετέφερε στὸ σπίτι του, στίς πόλεις του, τίς ζωγράφισε ή τίς σκάλισε με την ανθρώπινη μορφή τους, ἀπέδωσε σ' αὐτὲς ἀνθρώπινες συνήθειες καὶ τὶς ἔδαλε νὰ κατοικήσουν μαζί του είρηνικά, ἐπὶ ἴσοις ὅροις, ἀγαπημένα.

Τί καταπληκτική κατάκτηση! Και πόση ἀδυσσαλέα ἀπόσταση μεταξύ τοῦ ἑλληνικοῦ ὀντολογικοῦ καὶ κοσμολογικοῦ φωτὸς ἀπὸ τἡ μιὰ καὶ τοῦ ἑδραίικου δογματικοῦ θεολογικοῦ καὶ μυστικιστικοῦ ζόφου ἀπὸ τὴν ἄλλη, τί γιγαντιαῖο χάσμα μεταξύ τοῦ τόσο ἀνθρώπινου, δηλαδὴ θείου, 'Ελληνικοῦ Πανθέου καὶ τοῦ τόσο ἀπάνθρωπου, δηλαδὴ ἀντιθεϊκοῦ Πανθέου καὶ τοῦ τόσο ἀπάνθρωπου, δηλαδὴ ἀντιθεϊκοῦ Καθαϊκοῦ Σαββαώθ! Γι' αὐτὸ καὶ ἡ θεία 'Ελληνικὴ Μυθολογία χαρακτηρίσθηκε ἀπὸ μιὰ ἄλλη αὐθεντία, τὸν ἔξοχο Ούγγροελβετὸ κλασσικὸ φιλόλογο Ε. Κετέηνὶ σὰν «ἡ πρώτη Μυθολογία» καὶ σὰν «διδασκαλία γιὰ τοὺς θεούς, ποὺ σύγχρονα εἶνα καὶ διδασκαλία γιὰ τοὺς ἀνθρώπους». (α)

AC AC 46

Ή ἐπιχείρηση τῆς πνευματικῆς ἐξαλλοτριώσεως τοῦ Ἑλληνισμοῦ ἀπὸ τὸν Ἰουδαϊσμό, ἀρχίζει τὸν α΄ μ.Χ. αἰῶνα καὶ σκοπεύει ἀποκλειστικὰ στὴν ὑπονόμευση καὶ ἐξάλειψη τῶν ὑψηλότερων καὶ λαμπρότερων κατακτήσεων τοῦ Πνεύματος μ' ὅλα τὰ μέσα καὶ μ' ὅλες τὶς μεθόδους. Ἡ ἕως τότε ἀμυντικὴ στάση τοῦ Μωσαϊσμοῦ, μετατρέπετσι σὲ γιγάντια ἐπίθεση ἀπὸ τὸν Χριστιανισμό, ὁ ὁποῖος ἀπὸ τὰ πρῶτα δήματά του δὲν θέτει ἄλλο στόχο ἀπὸ τὸν Ἑλληνισμό, σὰν σκέψη, σὰν γνώση, σὰν τρόπο ζωῆς, σὰν ἀ λ ἡ θ ε ι α.

 <sup>(</sup>α) Ε. Kerényi, «Die Mythologie per Griechen», ἐλλ. μετάφρ.. ἐκδ. «Γαλαξίας».
 σ. 8.

Ό «Πρῶτος» τοῦ Χριστιανισμοῦ, ὁ «υἱὸς Δαβίδ» Ἰησοῦς, ἔχει σαφῆ ἐπίγνωση τοῦ ἀντικειμενικοῦ σκοποῦ τῆς ἐπιχειρήσεως καὶ κρίνει, ὅτι «ἤγγικεν ἡ ὥρα ἵνα δοξασθῆ ὁ υἱὸς τοῦ ἀνθρώπου» τὴ στιγμὴ ποὺ κάποιοι "Ελληνες ζήτησαν νὰ τὸν δοῦν. (α) Οἱ "Ελληνες εἶναι χρήσιμα «σκυλάκια» γιὰ τὸν 'Εβραϊσμό, ποὺ θὰ τὸν ὑπηρετήσουν, μὲ τὴν οἰκουμενικὴ ἑλληνικὴ γλῶσσα καὶ τὸν οἰκουμενικὸ 'Ελληνικὸ Πολιτισμό, τρώγοντας τὰ ψίχουλα ποὺ θὰ τοὺς πετάξη ἀπὸ τὸ τραπέζι του. (6)

'Ο Παῦλος, «κατὰ νόμον Φαρισαῖος», ἀντιλαμβάνεται, ὅτι ὁ ἀμυντικός έθνικισμός τοῦ Μωσαϊσμοῦ τὸν ὁποῖο ὑπηρετοῦσε μὲ φανατισμό, δὲν ἐξυπηρετεῖ τὶς ἐξουσιαστικὲς δλέψεις τοῦ σιωνισμοῦ, καὶ υίοθετώντας τὸν διεθνιστικὸ χαρακτῆρα καὶ τὴν ἐπεκτατικότητα τοῦ Χριστιανισμοῦ ἐξαπολύεται στὸν Ἑλληνικὸ Κόσμο, γιὰ νὰ ἀναδειχθη σὲ κορυφαῖο ἐγκέφαλο τῆς σιωνιστικῆς ἐπιχειρήσεως γιὰ τὴν καταστροφή τῆς έλληνικῆς ἀλήθειας. Καθώς ὁ ἴδιος θὰ δεχόταν, ὅπως γράφει, νὰ γίνη ἀνάθεμα γιὰ νὰ σωθοῦν οἱ Ἰουδαῖοι καὶ γιὰ νὰ μετατραποῦν σὲ «σπέρμα τοῦ ᾿Αβραὰμ» οἱ Ελληνες, (ץ) ἢ γιὰ νὰ έγκεντρισθή στὸν κορμό τοῦ Ἰσραήλ ὁ Ἑλληνισμός, (δ) άλωνίζει τὶς ἑλληνικὲς πόλεις, ἀπὸ τὴν Κύπρο καὶ τὴν Κρήτη μέχρι τὴν Ἰωνία και τη Μακεδονία και με όρμητήρια τις ιουδαϊκές συναγωγές, ποὺ ὑπῆρχαν τότε σ' ὅλες σχεδὸν τὶς πόλεις τῆς Μεσογείου, προσπαθεῖ νὰ παγιδεύση μὲ τὴν «σαγήνη» τοῦ δόλου καὶ τοῦ δόγματος τὶς ἑλληνικὲς ψυχές. "Αν ἀναγκάζεται νὰ φύγη ἀπὸ τὴν "Εφεσο --όπου προσέδαλε τὴν πολιοῦχο "Αρτεμι- γιὰ νὰ σωθῆ ἀπὸ τοὺς άγανακτισμένους "Ελληνες, αν εκδιώκεται από τη Θεοσαλονίκη καί τή Βέροια (πρώτη περιοδεία), ἂν συλλαμβάνεται στοὺς Φιλίππους ώς ἀγύρτης θαυματοποιός, ἂν στὴν ᾿Αθήνα δὲν δρίσκη καμμιὰ ἀνταπόκριση καὶ τὸ κήρυγμά του περὶ ἀναστάσεως τῶν νεκρῶν προκαλῆ τὴ χλεύη τῶν ᾿Αθηναίων, (ξ) ὅμως μυεῖ μέλη τῶν ἑθραϊκῶν κοινοτήτων στίς πόλεις αὐτὲς καὶ ἀναθέτει γενικὰ σὲ Ἑβραίους τῆς Διασπορᾶς, στὴν Ἑλλάδα, νὰ συνεχίσουν τὴν προσπάθεια τοῦ προσηλυτισμοῦ.

"Αν οί "Ελληνες στὴν Κόρινθο «σοφίαν ζητοῦσι» καὶ γελᾶνε μὲ

<sup>(</sup>α) «Εύαγγέλιον» Ἰωάννου, 11, 20.

<sup>(6) «</sup>Ἄρες πρῶτον χορτασθῆνα: τὰ τέχνα, οὐ γὰρ ἐστι καλὸν λαβεῖν τὸν ἄρτον τῶν τέχνων καὶ βαλεῖν τοῖς κυναρίοις», δηλώνει, ὅταν τὸν πληροφοροῦν ὅτι κάποια Ἑλληνίδα θέλησε νὰ ἀκούση τί λέει («Εὐαγγέλιον» Μάρκου, 7, 26).

<sup>(</sup>γ) Πρός Ρωμαίους, 9, 3.

<sup>(</sup>δ) Ένθ' ἀνωτ., 9, 11.

<sup>(</sup>ε) Πράξ. Αποστ., ιζ', 32.

τὴν «μωρίαν τοῦ Σταυροῦ», ὅμως ϐρίσκει τὸν τρόπο γιὰ νὰ παραχαράξη τὴν ἑλληνικὴ σοφία καὶ νὰ τοὺς σερβίρη ιδιάφορα ὑποκατάστατά της, γιὰ νὰ κατασιγάση τὴν δίψα τους γιὰ τὴν ἀλήθεια. «Οἴδε γὰρ πρὸς τὸ δοκοῦν κεχρῆσθαι κατ' ἐξουσίαν τοῖς ρήμασι καὶ τῷ ἰδίῳ τῆς διανοίας εἰρμῷ προσαρμόζειν τὰς τῶν ρημάτων ἐμφάσεις, κὰν πρὸς ἄλλας τινας ἐννοίας ἡ συνήθεια τὴν κατάχρησιν τῶν λέξεων φέρη», παρατηρεῖ γιὰ τὴν πλαστογραφικὴ σοφιστικὴ ἱκανότητα τοῦ ᾿Αποστόλου τῶν Ἐθνῶν ὁ Γρηγόριος Νύσσης. Ἡ ἑλληνικὴ σοφία γίνεται «σοφία Θεοῦ» (ἀντὶ τοῦ ἑθραϊκοῦ «δύναμις Θεοῦ»). Ἦτσι, «μὲ τὸν τρόπο αὐτὸ ἡ γέφυρα τοῦ Χριστιανισμοῦ μὲ τὸν Ἑλληνισμὸ διατηρεῖται: οἱ ελληνες «οἱ ὁποῖοι σοφίαν ζητοῦσι», μποροῦν νὰ τὴν ἔχουν -μόνο ποὺ θὰ πρέπει νὰ τὴν ἀναθεωρήσουν ριζικά». (α)

Ό Ἰωάννης, ἡ ἄλλη «αἰχμὴ» τῆς ἰουδαϊκῆς ἐπιχειρήσεως γιὰ τὴν πνευματικὴ ἐξαλλοτρίωση τοῦ Ἑλληνικοῦ Κόσμου, προχωρεῖ ἀκόμη περισσότερο στὴν παραχάραξη καὶ πλαστογράφηση τοῦ Ἑλληνικοῦ Πνεύματος. Ζώντας στὴν πατρίδα τοῦ Ἡράκλειτου, τὴν Ἔφεσο, καὶ νοιώθοντας ὅτι τὰ ἰουδαϊκὰ δόγματα καὶ ὁ ἰουδαϊκὸς μεσσιανισμὸς θὰ ἦταν ἀδύνατο νὰ σταθοῦν μπροστὰ στὸν Ἑλληνικὸ Λόγο καὶ στὴν Ἑλληνικὴ Ὀντολογία, εἰσάγει μιὰ ἰουδαϊκὴ ἀπομίμηση τοῦ Λόγου, τὸν ὁποῖο προσωποποιεῖ καὶ ταυτίζει μὲ τὸν Ἰουδαῖο Μεσσία, καὶ ἀλλοιώνει τὶς συλλήψεις τοῦ Ἑλληνικοῦ Πνεύματος, προσδίδοντας σ' αὐτὲς τὸν δογματικὸ χαρακτῆρα τῆς ἑδραϊκῆς σκέψεως.

«Στὴν ἑλληνική φιλοσοφία —γράφει σύγχρονος ἱστορικός (6) — τόσο στὸν Ἡράκλειτο ὅσο καὶ στοὺς στωϊκούς, ὁ Λόγος, ὡς ἡ ἀρχὴ ποὺ συντηρεῖ καὶ ἑνώνει τὸν κόσμο, εἶναι ἐνδοκοσμικός, ἐνῶ στὸ Εὐαγγέλιο τοῦ Ἰωάννου πρόκειται σαρῶς γιὰ ἔδιο πρόσωπο ποὺ ἔρχεται στὸν κόσμο ἀπὶ ἔξω. Ἡξ ἄλλου ὅλα τὰ θέματα τοῦ Προλόγου (τοῦ Εὐαγγελίου) ἀνάγονται στὴν Παλαιὰ Διαθήκη («ἐν ἀρχῆ», «φῶς», «ζωή», «σκότος» κλπ.) ἢ στὴ θεοφάνεια τοῦ Σινᾶ («σκηνή», «δόξα», «χάρις» κλπ.). Πρόκειται γιὰ μιὰ ἀντίληψη περὶ «λόγου», ποὺ συνδέει τὸν δρο αὐτὸ ὄχι τόσο μὲ τὴν κοσμολογία καὶ τὴν ἀφηρημένη φιλοσοφική σκέψη, ὅσο μὲ τὴν ἱστορία τῆς σωτηρίας καὶ τὸ ἑδραϊκὸ δόγμα τῆς δημουργίας ἐκ τοῦ μηδενός. Γενικὰ ἄλλωστε ὁ Ἰωάννης ἐμφανίζει δλόκληρο τὸ Εὐαγγέλιό του μέσα στὰ πλαίσια τῆς σωτηρίας τοῦ Ἰσραὴλ καὶ τῆς ἱουδαϊκῆς ᾿Αποκαλυπτικῆς, ἐνῶ θεμελιώδεις ἔννοιες, ὅπως ἐ-

<sup>(</sup>α) «'Ιστορία τοῦ 'Ελληνικοῦ Έθνους», 'Εκδοτικὴ 'Αθηνῶν, τόμ. στ', σ. 536

<sup>(</sup>δ) Ι. Ζηζιούλας. εἰς «Ίστορίαν τοῦ Έλληνικοῦ "Εθνους», Ἐκδοτική "Αθηνῶν, τόμ. στ΄, σ. 536.

κείνες τῆς ἀλήθειας, τοῦ χρόνου, τῆς ἡθιαῆς δυαρχίας κλπ. καταγοσύνται πλήρως ἄν συνδεθοῦν μὲ τὴν Παλαιὰ Διαθήκη. Μιὰ τέτοια προσέγγιση τοῦ Ἰωάννου εὐνοεῖ καὶ τὴν καταγόηση ἄλλων ἔργων ποὺ ἀποδίδονται σ' αὐτόν, ὅπως ἡ Α΄ ἐπιστολὴ Ἰωάννου καὶ μάλιστα ἡ ᾿Αποκάλυψη, ποὺ θὰ μποροῦσε νὰ χαρακτηρισθῆ ὡς τὸ ἰουδαϊκώτερο κείμενο τῆς Καινῆς Διαθήκης».

Αὐτή τὴ μέθοδο νοθεύσεως, ἑδραιοποιήσεως καὶ πλαστογραφήσεως τοῦ Ἑλληνικοῦ Πνεύματος, ποὺ υίοθέτησαν οί «πρωτεργάτες» τοῦ Ἰουδαιοχριστιανισμοῦ σὰν μέσον ἀντιμετωπίσεως τῆς έλληνικῆς ἀλήθειας, συνέχισαν καὶ ἀνήγαγαν σὲ «ἐπιστήμη» οἱ νεώτεροι ἀπολογητές του, (α) οἱ ὁποῖοι μάλιστα ἀντιλαμβάνονται ὅτι εἴναι άνάγκη νὰ ἀποκτήσουν έλληνική παιδεία γιὰ νὰ μπορέσουν νὰ παραχαράξουν πιὸ πειστικά τὴν έλληνική σκέψη (Βασίλειος, Γρηγόριος, 'Ωριγένης, Κλήμης κλπ.). Έτσι κατασκευάζεται αὐτὸς ὁ ἰδεολογικός τραγέλαφος που ώνομάσθηκε «Ἑλληνοχριστιανισμός» ἀπὸ τὸ μετέπειτα χριστιανικὸ Κατεστημένο, μιὰ ἶδεολογία ποὺ δὲν παρουσιάζει καμμιά έσωτερική ένότητα, είναι ἀπόλυτα ἀντιφατική. γιατί συζευγνύει μὲ ταχυδακτυλουργικό τρόπο δύο πράγματα ἀπὸ τὴ φύση τους ἀσυμβίβαστα, δηλαδή, ἀπὸ τὴ μία μεριά, τὴν ἐλεύθερη, ἀνιεράρχητη και παντοδύναμη θεὰ τοῦ Ἑλληνισμοῦ, τὴν ᾿Αλήθεια, στην όποία ύπόκειται οίαδήποτε έκφραση τοῦ Έλληνικοῦ Πνεύματος καὶ τοῦ Ἑλληνικοῦ Πολιτισμοῦ, καί, ἀπὸ τὴν ἄλλη μεριά, τὸ δόγμα, πράγμα ἀπολύτως ξένο πρὸς τὸν Ἑλληνισμό, σ' ὅλους τοὺς τομείς τῆς ζωῆς του, ἀπὸ τὸν πολιτικὸ μέχρι τὸ θρησκευτικό. 'Ο Έλληνοχριστιανισμός είναι έννοια άδιανόητη φιλοσοφικά, ίστορικά καὶ ήθικά: Ὁ Χριστιανισμός είναι δ φόνος τοῦ Έλληνισμοῦ, σὰν τρόπου οκέψεως καὶ τρόπου ζωῆς. 'Απὸ τὴ στιγμὴ πού ἐπεδλήθη δίαια ὁ Χριστιανισμός, ὁ Ἑλληνισμός ἔπαψε νὰ ὑπάρχη. Αὐτὴ εἶναι ἡ καθαρὴ ἀλήθεια.

Έτσι κατεστράφησαν συστηματικά δλες οἱ ἑλληνικὲς πνευματικὲς ἀξίες, ὁ ἔλεγχος, ὁ διάλογος, ἡ ἔρευνα, ἡ ἀπόδειξη, ἡ Ἐπιστήμη, ἡ θεωρία, ἡ τέχνη, μέσα στὰ χαλκεῖα τῶν δογματικῶν σχολῶν (ϐ) καὶ τὸ ϐαθὸ σκότος τοῦ Μεσαίωνα ἀρχίζει νὰ καλύπτη τὸ

<sup>(</sup>α) Μερικοί πατέρες της Ἐκκλησίας ὑπερδαίνουν σὲ μισελληνισμό οἰοδήποτε ἄλλο μεταγενέστερο μισέλληνα. "Ετσι οἱ Τατιανός καὶ Τερτυλλιανός ἔγραφαν, ὅτι, ∢ὅ,τι καλό ὑπάρχει στοὺς Ἑλληνες. ὀφείλεται στοὺς δαρδάρους»...

<sup>(6)</sup> Πρόλ. τὴν Σχολή του «Πίστευε και μή ἐρεύνα» και τή Σχολή «Ἐρευνᾶτε τὰς Γραφάς» τοῦ Χριστιανισμοῦ.

Έλληνικό Φῶς σ' ὅλη τὴν Οἰκουμένη.

Ό Λιβάνιος, τὸν 5ον μ.Χ. αἰῶνα, ὅταν ὁ Χριστιανισμὸς ἤλεγχε πιὰ τὴν ἐξουσία, ἀναφερόμενος —στὸν «Ύπὲρ Ἱερῶν» λόγον του — στὴν καταστροφὴ τῶν ἑλληνικῶν ἔργων τέχνης ἀπὸ φανατικὲς ὀρδὲς Χριστιανῶν, ποὺ ἐξαπολύθηκαν, μετὰ τὴν ἔκδοση τοῦ ἀνθελληνικοῦ διατάγματος τοῦ Θεοδοσίου, σ' ὅλο τὸν ἑλληνικὸ Κόσμο καὶ γκρέμιζαν καὶ ἰσοπέδωναν διὰ πυρὸς καὶ σιδήρου ὁτιδήποτε ἐθύμιζε Ἑλλάδα, (ναούς, διβλιοθῆκες, μαντεῖα, στάδια, ἀγάλματα), παρομοιάζει τοὺς ἄτυχους κατοίκους τῶν δεινοπαθουσῶν περιοχῶν μὲ ναυαγοὺς ποὺ ἀπὸ τὸ πλοῖο τοῦ πολιτισμοῦ δρέθηκαν ἀπότομα στὴν ἄγρια θάλασσα. Οἱ δεκαπέντε αἰῶνες Μεσαίωνος ποὺ ἀκολούθησαν τὸν θρίαμδο τοῦ Χριστιανισμοῦ ἀποδεικνύουν τὴν τραγικὴν ἀλήθεια τῆς παρομοιώσεως τοῦ μεγάλου αὐτοῦ ἕλληνα.

\* \* \*

<sup>7</sup>Αν δ Έλληνισμός σκλαβώθηκε βίαια ἀπὸ τὸ ἰουδαϊκὸ ἐξουσιαστικὸ πνεῦμα, ἄν διάφορες λατινικὲς ἢ λατινογενεῖς πολιτικὲς ἐξουσίες τοῦ ἐπέβαλαν μὲ τὸ ξῖφος καὶ τὸ πῦρ τὰ ἰουδαϊκὰ δόγματα, (α) ἄν ἐπὶ εἴκοσι αἰῶνες ὑφίσταται πλύση ἐγκεφάλου στὸ σχολεῖο ἢ στὴν Ἐκκλησία, γιὰ νὰ ὑποταχθῆ στὴν τρομοκρατία τῆς ἑ-

<sup>(</sup>α) Μὲ προεξάρχοντες τοὺς μισέλληνες καὶ ἄξεστους Ρωμαίους Κωνσταντίνο Α΄,  $\Theta$ εοδόσιο A' καὶ ໂουστινιανό A', πού ἔγιναν ὄργανα τής σιωνιστικής συνωμοσίας καὶ έξουδετέρωσαν την έλληνική άντίσταση μέ τὰ μέσα της έξουσίας. Ὁ Χριστιανός χρονογράφος Σωζομενός άναφέρει. δτι «των Έλληνιστών μικρού πάντες κατ' έκεῖνο διεφθάρησαν, καὶ οἱ μὲν πυρί, οἱ δὲ ξίφει ἀπολέσθαι προσετάχθησαν. Παραπλησίως δὲ διά τήν αύτην αίτίαν, διεφθάρησαν (=δολοφονήθηκαν) οί άνά πᾶσαν την άρχομένην λαμπρώς φιλοσοφούντες. 'Αλλά καὶ είς μή φιλοσόφους, ἐσθήτι δὲ ἐκείνων χρωμένους, έχώρει ο φόνος» (χεφ. λε΄). Ὁ Θεοδόσιος ο «Μέγας» προτού έχδώση το περίφημο άν $^{\circ}$ θελληνικό διάταγμά του (Τριακόσια Ένενήκοντα "Ένα μ.Χ.), μὲ τὸ δποῖο κλείσθηκαν οῖ άχμάζουσες έλληνικές φιλοσοφικές σχολές, τὰ μαντεῖα, οἱ ναοί, τὰ στάδια, οἱ 6ιδλιοθήκες κλπ., διέταξε ἐπίθεση τοῦ στρατοῦ του ἐναντίον τῶν Ἑλλήνων κατοίκων τῆς Θεσσαλονίκης. διότι είχαν άντιδράσει σὲ κάποιο στρατηγό ποὺ ἐπέβαλλε βίαια τὸν ἐκχριστιανισμό του έλληνικού πληθυσμού της πόλεως. Ο αυτοκρατορικός στρατός κατέσφαξε τουλάχιστον έπτά χιλιάδες ἀντιχριστιανούς "Ελληνες μέσα στὸν Ίππόδρομο τῆς Θεσσαλονίκης (Δεκέμβριος τοῦ Τ'ριακόσια 'Ενενήντα μ.Χ.). Τὴν βίαιη ἐκμηδένιση τῶν ἀκμαιο-ος το Πεντακόσια Είκοσι μ.Χ. έξαπέλυσε τρομερό διετή διωγμό έναντίον των διανοουγιένων καὶ στρατιωτικοπολιτικών ήγητόρων, ποὺ δὲν δέχονταν τὰ έβραϊκά δόγματα καὶ παρέμεναν «έθνικοί». Το Ηεντακόσια Είκοσι "Εννέα ο "Ιουστινιανός έκλεισε καί την «'Α καδήμεια του Πλάτωνα, την λαμπρή αὐτή φιλοσοφική, σχολή, τῶν ᾿Αθηνῶν, ποὺ λειτουργούσε συνεχώς έπὶ έννεακόσια δέκα έξη χρόνια.

δραίικης «Κολάσεως», ποτὲ στὴν πραγματικότητα δὲν ἔχασε τὸν δαθύτερο πνευματικό έαυτό του. Γιὰ τὸν πραγματικὸ Ελληνα δ ξδραίικος ζόφος εἶναι ξένος πρὸς τὸν ψυχισμό του, ὁ Σαδδαὼθ καὶ οί νεώτερες «ἐκδόσεις» του είναι ἀπρόσκλητοι ἐπισκέπτες τῶν ἑλληνικῶν ναῶν. Ὁ ἀνώνυμος έλληνικὸς λαὸς μέχρι σήμερα διατηρεῖ ἀλώδητη τὴν παλαιὰ φωτεινὴ έλληνικὴ πνευματική του ὑπόσταση. "Όπως οἱ πρόγονοί του, καὶ σὲ πεῖσμα τοῦ Ἰουδαϊσμοῦ, ποὺ ἀπαγορεύει τὴν ἀπεικόνιση τοῦ Θεοῦ, ζωγραφίζει στοὺς ναοὺς καὶ σήμερα. δίνοντάς του ἀνθρώπινες μορφές, τὸν Θεό του, καὶ κατὰ δάθος στούς ἀρχαίους θεούς του ἐξακολουθεῖ νὰ προσφέρη τὴ λατρεία του, έξελληνίζοντας τούς διαδόχους τους καὶ ἀποδίδοντας στούς δεύτερους τὶς ἰδιότητες ἐκείνων. Τὸν Ποσειδῶνα, τὸν θαλασσινό θεό του, τὸν ἀναδιώνει κρυφὰ μέσα στὴν καρδιά του δίνοντάς του τὴν μορφή τοῦ Αγίου Νικολάου, τὸν Αρη του τὸν κρατᾶ ἄφθαρτο μέσα στὸ χρόνο ὀνομάζοντάς τον "Αγιο Γεώργιο, τὸν ἰαματικὸ ἡμίθεό του 'Ασκληπιό τὸν μετονομάζει άπλῶς σὲ "Αγιο Παντελεήμονα, τὴν προστάτιδα τῆς γεωργίας Δήμητρα τὴν λατρεύει μὲ τὸ ὄνομα τοῦ προστάτη τῶν ἀγροτῶν Αγίου Μοδέστου, τὸν Ἑρμῆ του, ποὺ δοηθοῦσε στὴν ἀνακάλυψη τῶν κλοπιμαίων, τὸν κάνει "Αγιο Φανούριο. Τὴν Μαριὰμ τὴν ἐξελληνίζει δίνοντάς της τὶς ιδιότητες τῆς Προμάχου 'Αθηνᾶς κ.ο.κ. 'Ο μελετητής τῆς έλληνικῆς Λαογραφίας μένει κατάπληκτος μπροστά στην πληθώρα τῶν ἀρχαιοελληνικῶν λατρευτικών καὶ θρησκευτικών ἐπιδιώσεων ποὺ δασιλεύουν στὴν λαϊκή ψυχή τοῦ νεώτερου Έλληνισμοῦ. Κοντὰ στοὺς ἅγιους καὶ τὶς ἅγιες διατηροῦνται όλοζώντανες οἱ Νηρηίδες (Νεράιδες), οἱ Γοργόνες, οἱ Γελλοῦδες, οί Λάμιες κι ἕνα σωρό νύμφες τῆς ἀρχαίας δαιμονολογίας. Αὐτὸ τὸ φαινόμενο, ὁ π α γ α ν ι σ μ ό ς, ποὺ δὲν ἔχει μελετηθῆ σ' ὅλο του τὸ βάθος, λόγω τῶν φαρισαϊκῶν ἀντιδράσεων, ἀποτελεί μιὰ ἀπὸ τὶς πιὸ ζωντανὲς ἀποδείξεις τῆς ἀδιάκοπης ίστορικής πνευματικής συνέχειας τοῦ Ελληνισμοῦ καὶ μιὰ ἀκόμη ἐπιδεδαίωση ὅτι ἡ ἑδραίικη θεολογική καὶ κοσμογονική ἀντίληψη μπόρεσε ποτέ νὰ κατακτήση σὲ βάθος τὴν έλληνικὴ ψυχή.

Ή ἐκκλησιαστική τέχνη ἐξελληνίσθηκε εὐθὺς ἐξ ἀρχῆς. Ἡ ἐκκλησιαστική μουσική, ἡ ἐκκλησιαστικὴ ποίηση, ἡ ἐκκλησιαστικὴ ἀρχιτεκτονική, ἡ ἐκκλησιαστικὴ ζωγραφικὴ ξέφυγαν ἀμέσως ἀπὸ τὸν ἑδραίικο ἔλεγχο. Καὶ οἱ πνευματικὲς καὶ πολιτικὲς ἡγεσίες τοῦ Ἑλληνισμοῦ δὲν σταμάτησαν ποτὲ τὸν ἀγῶνα ἐναντίον τῆς ἴδιας τῆς φιλοσοφικῆς ὑποστάσεως τοῦ ἑδραίικου πνεύματος. ᾿Απὸ τὸν μεγάλο Ἰουλιανὸ τὸν Παραβάτη καὶ τὸν Λιβάνιο, μέχρι τὸν Γεώργιο Γεμιστὸ - Πλήθωνα, ποὺ ζητοῦσε ἀναβίωση τῆς ἐθνικῆς (ἀρχαιοελληνικῆς) θρησκείας, γράφοντας μάλιστα καὶ τὴν περίφημη «Εὐχὴ εἰς

τὸν ἕνα Θεὸν» καὶ μέχρι τὸν ἄγιο Κοσμᾶ τὸν Αἰτωλὸ ποὺ κατεδάφιζε ἐκκλησίες γιὰ νὰ ἱδρύση σχολεῖα τῶν ἑλληνικῶν γραμμάτων, διότι, ὅπως ἔγραφε, μόνον τὰ ἑλληνικὰ «φωτίζουν καὶ λαμπρύνουν τὸν νοῦν», ἡ πάλη τῶν δύο αὐτῶν ἀσυμδίδαστων στοιχείων, τοῦ ἑλληνικοῦ καὶ τοῦ ἑδραϊκοῦ πνεύματος συνεχίζεται σὲ διάφορες μορφὲς ἕως σήμερα. Ἰδοὺ τί γράφει χαρακτηριστικὰ ἕνας σύγχρονος «Ελληνας κριτικός:

«Καὶ δὲν κατάλαδα, όμολογῶ, ποτέ μου, γιατί ελληνας ἐγὼ ἔπρεπε νὰ μαθητεύω καὶ νὰ καταδάλλω φόρο «ἰεροῦ» θαυμασμοῦ στὴν  $\hat{\epsilon}$   $\hat{b}$  ρ α  $\hat{\epsilon}$   $\hat{\gamma}$  παιδεία —δηλαδή: σὲ μιὰ  $\hat{\zeta}$  έν η  $\hat{\epsilon}$   $\hat{\theta}$  ν ι κ ἡ π α :  $\hat{\sigma}$  ε  $\hat{\epsilon}$  α —, νὰ μοῦ καθυδρίζουν δέ, νὰ μοῦ διασύρουν, νὰ μοῦ σερ- δίρουν παραχαραγμένη τὴ  $\hat{\sigma}$  ι κ ι ά  $\hat{\zeta}$  μιο υ παιδεία, τὴν ξλληνική!...

»Γιατί ἔπρεπε γὰ σέδωμαι τὸν ᾿Αδραὰμ, ποὺ ἀ γ θ ρ ω π ο θ υσία ζε τὸ γιό του στὸν ἀόριστο κι ἀφανέρωτο κι ἀφηρημένο (μα καὶ φανατικό διεκπεραιωτή έξ οὐραγοῦ όλων τῶν ἐθνικῶν ἑβραϊύποθέσεων) Σαβδαώθ; Καὶ νὰ δδελύσσωμαι, λέει, σὰν «είδωλολάτρη», τον ώραῖο καὶ τραγικό μου ᾿Αγαμέμνονα, ποὺ ἀνθρωποθυσίαζε ἐπίσης, μὰ πιασμένος ἐπιτέλους στὸ δόχανο ἀ ν θ ρ ώ π ιy ω y — xαὶ yιαυτό ἀ λ y θ : y  $\tilde{\omega}$  y — παθ $\tilde{\omega}$ y (...) . Έν $\tilde{\omega}$  δ ι ό λ ο v $\mu$  è  $\pi$  ε i  $\theta$  ε i -d $\gamma$  δὲν εi $\mu$ αι ἐξ ἀρχ $\tilde{\eta}$ ς  $\pi$ ιστὸς idρα:  $u\tilde{\eta}$ ελληνας) του ίδιου αίμοδιψούς Σαδδαώθ— ή τυφλή εκείνη (ἀνθελληνική και πάλι) «ύπακοή» τοῦ ᾿Αβραάμ παιδοκτόνου στήν «ἀνεξερεύνη» τη» (τρισαγθελληνικότατη!) δουλή τοῦ «Κυρίου» του— γιὰ τ ί; γιὰ ποιό λόγο; γιὰ νὰ τοῦ «ἀποδείξη», μόνο, πώς τοῦ εἶναι «πιστός»; καὶ γά τοῦ τὸ «ἀποδείξη», κιόλας, δχι με τὸ ίδιο του τὸ χαρακίρι ἐπιτέλους, παρά με τή φριχτή δολοφονία, λέει, τοῦ παιδιοῦ του;... (Τί άπαίσια πράγματα! Τί δάρδαρα κι ἀνθελληνικά!..). Μά δ μυκηναΐος ήρως μου, στήν "Αρτεμι —τήν ἄπιαστη καὶ πάντα φευγαλέα μυθική μου "Αρτεμι- άνθρωποθυσιάζει! Σὲ θεούς φανερά σ τ ο ύ ς, τὸ κάτω - κάτω ἀλόγιστους καὶ ποιητικούς, ποὺ δὲν ἀξιώνουν δέος από τον ανθρωπο και συντριδή του, δεν άξιώνουν καν πώς είν' οι μόνοι, οι «άληθινοί», οι «σωτήρες» του!.. Κι αὐτό έγω το χαταλαδαίνω: τὴν Ἰφιγένεια, λέει, γιὰ νὰ φυσήξη στὴν Αὐλίδα — γιὰ νὰ σχωθή ἀεράχι, νὰ φουσχώση τὰ παγιά, νὰ πλεύσουμε στην Τροία, στ' δνειρό μας!... Τὴν Ἰφιγένεια γιὰ τὴ γ Έλένη έν τέλει – ὁ ἔλληνας ἐγώ, ὁ ἀχαιός, αὐτὸ τὸ καταλαβαίνω (κι ἐσεῖς δλο: οἱ 'Αχαιοί, οί 'Αχιλλέηδες κ' οί Δυσσέες, κ' οί γερο - Νέστορες κ' οί Αξαντες κ' οί 'Αγαμέμνονες, τρεῖς χιλιάδες χρόνια τώρα σ' αὐτό τὸν τρελλό Τόπο έδῶ τῆς μεγάλης περιπέτειας τῆς δ ρ ά σ ε ω ς καί τῆς ἀτέρμονης, τῆς τραγικῆς ἀδύσσειας τοῦ ν ο ῦ καὶ τῆς ἀνθρώπινης ἐ λ ε υ θ ε ρ ί α ς, τὸ καταλαδαίνετε, σὰ μιὰ μέρα φωτεινὴ κάτω ἀπ' αὐτὸ τὸν οὐρανό)!.. Ἐνῶ τί εἶναι οἱ σκοτεινιὲς ἐκεῖνες;.. Τί τὸ ἄσπονὸο μίσος, τὸ αἰώνιο. τὸ ἀνήμερο, τὸ ἀκατασίγαστο κι ἀνικαγοποίητο, κατὰ παντὸς ποὺ ἐπείραξε ποτὲ τὸν «περιούσιο» Λαὸ «τοῦ Κυρίου»;.. Καὶ τί μὲ νοιάζει ἐμένα, τὸν ἕ λ λ η ν α ἐπὶ τέλους, ἡ ἐθνικἡ ἐστορία κ' ἡ ἐθνικἡ ἐκὸικητικότης τῶν ε δ ρ α ί ω ν; (...)

"Τί σκοτεινιές, λοιπόν, καὶ τί δαρδαρότητες!.. Τί συντριδές τοῦ ανοιχτοιάτη καὶ παροδικοῦ —ποὺ τὸ ξέρει πὼς εἶναι θνητός, παροδικός σὰν τὸ σπουργίτι, μὰ δὲν ξεσκίζεται γι' αὐτό, δὲν ὀρύεται, παρὰ μελαγχολικὰ χαμογελᾶ (χ α μι ο γ ε λ ᾶ καὶ πάλι!), στὰ ἐπιτύμδια τοῦ Διπύλου... Τίποτε! Διόλου σκοτεινιές κι ὀρυμαγδός! Διόλου δέος καὶ συντριδή! Διόλου Σαδδαὼθ καὶ «προαρισμοὶ» περιούσιοι, παρανοϊκοί!.. (Σκεφθητε πόσο μοιάζει ἡ περιουσιότης τοῦ «Λαοῦ τοῦ Κυρίου», μὲ τὴν ἄλλη φριχτή περιουσιότητα τοῦ «Λαοῦ 'Αρείων», «δικαιωματικὰ Κυριάρχων»! Μήπως τοὺς ἐνέπνευσαν, λοιπόν, ἐκεῖνοι:..).

»Δέν κάνω «σωδινισμό», δέν είμαι μωροεθνικιστής — άλλά γιατί; γιατί πρέπει νὰ ὑπολήπτωμαι τὸν ᾿Αδραὰμ καὶ γ᾽ ἀπεμπολῶ τὸν ᾿Αγαμέμνονά μου; Γ'ιατί πρέπει νὰ θεωρῶ «προφήτη» τὸν Ἦσαία — τὸν ἀναμφισδήτητα λαμπρὸ Ἡσαία ἢ Δαυὶὸ ἢ ὅποιον ἄλλο μεγάλο τῆς ἑδραϊκῆς παραδόσεως— καὶ μὴ «προφήτη» ἐπίσης, μὴ «θεόπνευστο», μὴ «θείο» ἐξίσου, παρὰ «ἐθνικό», «εἰδωλολάτρη», «κοσμικό» κι ἀπορριπτέο, τὸν ὁ : κ ὁ μου τὸν Ἡράκλειτο, τὸν ὑπέροχο, τὸν τρισμέγιστο, ἢ τὸν Ἡαρμενίδη μου τὸν θεϊκό, ἢ τὸν Ἐμπεδοκλῆ μου, τὸ Δημόκριτό μου — τὸν ἀληθυνὰ προφήτη τῆς σημερνῆς Φυσικῆς—, τὸν ὅποιον ἄλλο σπουὸαῖο σοφό μου, σοφιστή μου, φωτεινὸ καὶ μεγάλο μου ε λ λ η-ν α:

«Ι':ατί νὰ μὲ διδάσκουν νὰ εὐλαδοῦμαι τὸν Ἱερεμία καὶ νὰ θεωρῶ χαιένο στὴν πλάνη «τοῦ κόσιου τούτου» τὸν ἀσχυρότατο Δημοσθένη μου;... Ι'ιατί ὁ τοῦ Ἰσραὴλ σοφὸς καὶ ποιητής γάναι περιδεδλημένος τὸ φωτοστέφανο τῆς «θειότητος», κι ὁ δικός μου σοφὸς καὶ ποιητής, ὁ ἕλληνας, γάναι περίπου «γιὰ τὸ πῦρ τὸ ἐξώτερο»:...

» Έν ὸνόματι τοῦ «Χριστιανισμοῦ» ὅλ² αὐτά, ἔ; Μέσω τοῦ «Χριστιανισμοῦ», δηλαδή, ἡ ἄσκηση μυᾶς ξένης ἔθνικῆς προπαγάνδας!». (α)

<sup>(</sup>a) P. 'Apostolión, «Kathyopó , žxó. 'Adelpón I'. Blássy, 'Abhna '65. s. 206 - 208. Oi úpoyrmyliósis stó neímenn eina: toú P. 'Apostolión.

'Αλλά καὶ σ' ὅλο τὸν Κόσμο ιδὲν λείπουν —δὲν ἔλειψαν ποτὲ οί ἄγρυπνες καὶ φωτισμένες συνειδήσεις ποὺ κατανοοῦν τὸν όλέθριο ρόλο πού παίζει τὸ έβραίικο πνεῦμα —μὲ τὴν παλαιά θρησκευτική, άλλά καὶ τὴν σύγχρονη πολιτικοκοινωνική ἀστοκαπιταλομαρξιστική «ἔκδοσή» του— στήν ήθικοπνευματική πορεία τῆς ἀνθρωπότητας, τὸν συσκοτισμό τῆς ἀλήθειας καὶ τὴν τεράστια ἀρνητική ἐπίπτωσή του γενικά πάνω στὴν Ιστορία. 'Αριθμοῦνται σὲ χιλιάδες οί συνειδητοί φορείς τοῦ 'Ελληνικοῦ Πνεύματος σ' ὅλα τὰ πλάτη τῆς Γῆς, αὐτοὶ οί μὴ φυλετικά "Ελληνες, αὐτοὶ οί "Ελληνες «οί παιδεύσεως τῆς ἡμετέρας μετέχοντες», ποὺ δλέπουν καθαρά, ὅτι, μέσα στό ζοφερό πλαίσιο τοῦ σημερινοῦ πνευματικά έδραιοκρατούμενου Κόσμου, ή μόνη ἀκτίνα φωτός πού ἀπέμεινε εΙναι δ Έλληνικός Λόγος. Καὶ θὰ ἦταν διατεθειμένοι νὰ ἀγωνισθοῦν γιὰ τὴν ἀπελευθέρωση τῆς ἀνθρωπότητας ἀπὸ τὴν ἑδραίικη πνευματική σκλαδιά. Είναι χαρακτηριστικό, ότι στή Γαλλία δημιουργοῦνται σύλλογοι νέων διανοουμένων σὲ διάφορες πόλεις, ποὺ ἐνώνονται σὲ μιὰ πνευματική ἀμφικτυονία μὲ τὴν ὀνομασία «Créce», μὲ κύριο στόχο τους την καταπολέμηση τῶν κατεστημένων θρησκευτικοπολιτικῶν δογμάτων τοῦ «περιούσιου λαοῦ τοῦ 'Ισραήλ», καὶ τὴν ἀνάπτυξη καὶ διάδοση τοῦ Ἑλληνικοῦ Λόγου καὶ τοῦ ἑλληνικοῦ ἰδεαλισμοῦ καὶ ἡρωϊσμοῦ σὰν μόνου δρόμου, ποὺ θὰ δδηγήση στὴν ἀποκατάσταση τῆς ἐπικοινωνίας τῆς ἀνθρωπότητας μὲ τὴν ἀλήθεια και στην ύλοποίηση των ίδανικων της ήθικης έλευθερίας και της ήθικής εὐδαιμονίας. Καὶ σ' ὅλες σχεδὸν τὶς χῶρες τῆς Εὐρώπης καὶ τῆς 'Αμερικῆς, ἀλλὰ καὶ τῆς 'Ασίας καὶ τῆς 'Αφρικῆς, δὲν λείπουν τὰ μεμονωμένα ἄτομα (διανοούμενοι καὶ μελετητές), άλλὰ καὶ ὁμάδες ἀτόμων, ποὺ θεωροῦν σὰν δικούς τους προγόνους καὶ προγόνους ὅλων τῶν ἀνθρώπων τοὺς Ελληνες καὶ δραματίζονται τὴν ἀνάσταση καὶ τὸν θρίαμιδο τοῦ Ἑλληνικοῦ Πνεύματος.

Βαρειὰ ἱστορικὴ εὐθύνη πέφτει στοὺς ἄμους τῶν Ἑλλήνων ποὺ προσπαθοῦν νὰ ἀνακαλύψουν τὴν χαμένη πνευματικὴ ταυτότητά τους μέσα στοὺς λαβύρινθους ένὸς σκοτεινοῦ, ψεύτικου, ἐξουσιαστικοῦ καὶ ἱστορικὰ ἀσύνειδου Κόσμου, ἰουδαιοχριστιανικοῦ καὶ ἀστορικὸ αἴτημά μας, τὸ ἱστορικὸ αἴτημα κάθε ἐποχῆς, τὸ ἱστορικὸ αἴτημα κάθε ἔποχῆς, τὸ ἱστορικὸ αἴτημα κάθε ἔΕθνους, εἶναι ἡ Ἑλληνικότητα. Ἑλληνικότητα στὴν καθημερινὴ ζωή, στὴν πολιτικὴ καὶ κοινωνικὴ πραγματικότητα, στὴν ἀντίληψη γιὰ τὸ Θεῖο, γιὰ τὴ ζωή, γιὰ τὸν Κόσμο. Ἑλληνικότητα γιὰ μᾶς, Ἑλληνικότητα γιὰ δλη τὴν ἀνθρωπότητα.

Ή ἀποστολή τῆς ἀπελευθερώσεως τοῦ πνευματικὰ αἰχμαλωτι-

σμένου Κόσμου καὶ τοῦ θριάμδου τοῦ Ἑλληνικοῦ Πνεύματος εἶναι ἀνατεθειμένη ἀπὸ τὸ ἄυλο πνεῦμα τῆς Ἱστορίας σ' ἐμᾶς τοὺς κληρονόμους καὶ φορεῖς του. Μιὰ Ἑλληνική Πολιτεία, ἄν ποτὲ ἀναδυθῆ σὰν τὴν αἰωνίως ζωντανή προγόνισσά μας, τὴν Κύπριδα, ἀπὸ τὸ μαῦρο πέλαγος τοῦ σιωνισμοῦ ποὺ μᾶς κυβερνᾶ, θὰ ἔχη πολλὰ νὰ κάνη, γιὰ νὰ καθάρη τὸν Ἑλληνικὸ Ναὸ ἀπὸ τὶς ἑβραίικες βρωμιές, μὲ τὶς ὁποῖες τὸν ἔχουν μαγαρίσει καὶ σπιλώσει. Θὰ ἔχη πολλὰ νὰ κάνη στὸν τομέα τοῦ ἡθικοπνευματικοῦ πολιτισμοῦ γιὰ χάρη ὅλης τῆς ἀνθρωπότητας. Καὶ γιὰ νὰ τελειώσουμε μὲ τὸν προμνημονευθέντα Jean Richepin: (α)

«Στήν έλληνική γή, στὸν χαρούμενο κήπο τῆς Μυθολογίας (...), ας χορέφουμε, λοιπόν, ἀφοῦ οἱ φίλοι μας οἱ "Ελληνες, οἱ φίλοι μας καὶ ἀληθινοὶ πρόγονοὶ μας, ἔτσι τὸ θέλησαν! "Ας θυμηθοῦμε, ἰἔξ ἄλλου, τὸν Αἰγύπτιο ἱερέα. ποὺ εἰπε στὸν Πλάτωνα, ὅταν αὐτὸς πῆγε νὰ τὸν ρωτήση γιὰ τὸ παρελθὸν καὶ τὸ μέλλον τῶν πραγμάτων καὶ τῶν ἀνθρώπων: «'Εσεἰς οἱ "Ελληνες εἰσθε καί, ἀσφαλῶς, θὰ μείνετε γιὰ πάντα ἡ νεότης τοῦ κόσμου». 'Εμεἰς οἱ ἄλλοι, οἱ σημερινοὶ ἄνθρωποι, ᾶς προσπαθήσουμε νὰ τὴν ξαναδροῦμε μέσα μας, ὅπως ἤταν στοὺς προγόνους μας "Ελληνες, αὐτὴν τὴν νεότητα, ἀπὸ τὴν ὁποία, ἀλλοίμονον, εἴμαστε τόσο μακρυά!».

<sup>(</sup>α) "Ενθ. ἀνωτ., σ. 21.

## θ. - Παγίδες τῆς Λογοκρατίας

Υπάρχει μιὰ ἰδεολογικοπολιτική τάση στὸ σύγχρονο Κόσμο, συνεχῶς ἐνισχυόμενη, ποὺ ἔχει σὰν θεμέλιο τῆς θεωρίας της τὴν φιλοσοφία τοῦ Γερμανοῦ φιλολόγου Φρειδερίκου Νίτσε καὶ σὰν πρότυπο τῆς πρακτικῆς της τὴν μορφὴ καὶ τὴν δράση τοῦ Γερμανοῦ πολιτικοῦ ἡγέτη ᾿Αδόλφου Χίτλερ (ὁ δεύτερος, σημειωτέον, θεωρεῖται «πνευματικὸ τέκνο» τοῦ πρώτου). Ἡ τάση αὐτὴ — τὴν ὁποία, ἄς μᾶς ἐπιτραπῆ γιὰ λόγους τεχνικοὺς νὰ ὁρίσουμε σὰν Χιτλερονιτσεισμὸ —ποὺ ἔχει κατὰ τὶς τελευταῖες δεκαετίες ἀποκτήσει πολιτικὴ ἔκφραση, ἔστω σπαργανώδη, σὲ διάφορες χῶρες, ἔχει ἐπισύρει τὴν προσοχὴ πολλῶν ἀνθρώπων ποὺ συνειδητοποιοῦν τὴν ἀθλιότητα στὴν ὁποία ώδήγησε τὴν ἀνθρωπότητα ἡ ἐπιδολὴ τῆς ἀστοκαπιταλομαρξιστικῆς Λογοκρατίας καὶ ἀναζητοῦν μιὰ νέα πνευματικὴ καὶ πολιτικὴ τάξη πραγμάτων, φυσικώτερη καὶ ὑγιέστερη ἀπὸ τὸν ἀρρωστημένο κατεστημένο Κόσμο μας. Πρόκειται γιὰ ἔνα εἶδος «νεοεθνικοσοσιαλισμοῦ», μὲ πνευματικώτερο περιεχόμενο σὲ σύγκριση μὲ τὸν πρωτογενῆ ἐθνικοσοσιαλισμό.

Ή λογική ἐκείνων ποὺ ἀποδέχονται ἢ συμπαθοῦν τὸν Χιτλερονιτσεϊσμὸ εἶναι περίπου ἡ ἑξῆς: Ὁ Νίτσε ἦταν φορεὺς καὶ λειτουργὸς τοῦ Ἑλληνικοῦ Πνεύματος καὶ ἀντίπαλος τοῦ ἑδραϊκοῦ, καὶ ὁ Χίτλερ ἦταν ὁ πολιτικὸς ἐκφραστὴς τῆς θέσεως αὐτῆς. "Αρα, ἐμεῖς, ποὺ ἀντιλαμδανόμαστε ὅτι τὸ δαθύτερο αἴτιο τῆς σημερινῆς παρακμῆς τῆς ἀνθρωπότητας εἶναι ἡ παγκόσμια πνευματικὴ κυριαρχία τοῦ σιωνισμοῦ, εἴμαστε ὀπαδοὶ τοῦ «ἀντιπάλου δέους» του, δηλαδὴ τοῦ Χιτλερονιτσεϊσμοῦ.

'Η ἀφετηρία τῆς λογικῆς αὐτῆς, ἡ διαπίστωση, δηλαδή, ὅτι ἡ παρακμὴ καὶ ἡ ὅαθειὰ ἡθικὴ ἐξαθλίωση τῆς σύγχρονης ἀνθρωπότητας εἴναι ἀποτέλεσμα τοῦ παγκόσμιου θριάμβου τοῦ ἑβραϊκοῦ ἐξουσιαστικοῦ πνεύματος, εἴναι ἀληθινή, διότι ὁ παρηκμασμένος Κόσμος μας εἴναι καθ' ὁλοκληρίαν δέσμιος τῆς ἑβραϊκῆς δογματικῆς ἀντιλήψεως περὶ ζωῆς — εἴτε στὴν παλαιὰ θρησκευτικὴ μορφή της εἴτε

στὴν νεώτερη πολιτικοκοινωνικὴ (ἀστο - καπιταλο - μαρξιστικὴ) «ἔκδοσή» της καὶ τίποτε περισσότερο ἢ λιγότερο. ᾿Αληθινὸ εἶναι, ὁ-μοίως, καὶ τὸ τέρμα τῆς λογικῆς αὐτῆς, δηλαδὴ ἡ ἀντίληψη ὅτι τὸ Ἑλληνικὸ Πνεϋμα ἀποτελεῖ τὸ ἀσφαλέστερο ἰδεολογικὸ θεμέλιο ἑνὸς Κόσμου τελείως διαφορετικοῦ καὶ ποιοτικὰ ἀνώτερου ἀπὸ τὸν σημερινό, διότι τὰ χαρακτηριστικά Τό πνεύματος ἐκείνου εἶναι οἱ ὑπεραισθητὲς καὶ ἀπόλυτου κύρους ἀλήθειες, ἰδέες καὶ ἀξίες ποὺ ἰσχύουν ἐξ ἀντικειμένου καὶ καθ' ὁλοκληρίαν στὴ ζωἡ καὶ στὸν κόσμο, χωρὸς χωροχρονικοὺς περιορισμούς.

'Αλλ' ἄν ἡ ἀφετηρία καὶ τὸ τέρμα τῆς σκέψεως τῶν ὁπαδῶν τῆς παραπάνω λογικῆς εἶναι ἀληθινά, ἡ πορεία ἀπὸ τὴν πρώτη πρὸς τὸ δεύτερο ἐκτροχιάζεται ἀπὸ τὴν ὀρθὴ κατεύθυνσή της, μὲ ἀποτέλεσμα νὰ γίνεται ἐντελῶς ἀδύνατη ἡ μετάδαση στὸ ἰδεατὸ τέρμα, τὴν ἄρνηση, δηλαδή, τοῦ ὑπεύθυνου τῆς σημερινῆς παρακμῆς ἑδραῖκοῦ πνεύματος καὶ τὴν ἀναδίωση καὶ τὸν θρίαμδο τῶν ἀξιῶν τοῦ 'Ελληνικοῦ Πνεύματος.

"Ας έξετάσουμε, αν άληθινα ό Χίτλερ και ό Νίτσε είναι "Ελληνες — με την εννοια τῶν «παιδεύσεως τῆς ήμετέρας μετεχόντων»— αν δηλαδη οι τρόποι σκέψεως και δράσεως τους είναι ἴδιοι με τους έλληνικούς, η ἀποτελοῦν παραλλαγη η εξέλιξη τῶν τρόπων σκέψεως και δράσεως που ἀπορρέουν ἀπό τὸ Ἑλληνικό Πνεῦμα και την ελληνική ἀντίληψη περι ζωῆς και περι Κόσμου.

\* \* \*

Μολονότι οἱ θέσεις τοῦ Νίτσε πολὺ συχνὰ δὲν παρουσιάζουν ἐσωτερικὴν ἑνότητα, καὶ εἶναι ὅχι σπάνια ἀντιφατικές, ἀσυνεπεῖς μὲ ἀποτέλεσμα νὰ γίνεται σχεδὸν ἀδύνατη ἡ θεώρησή τους σὰν ἑνιαίας ᾿Αξιολογίας, (α) ἐν τούτοις θὰ σταθοῦμε στὸ κύριο μοτίδο τῆς θεω-

<sup>(</sup>α) Ἡ παραφροσύνη ποὺ δύθισε τὸν φιλόσοφο, ἔντεκα χρόνια πρὶν ἀπὸ τὸν διολογικό του θάνατο, στὸ αἰώνιο πνευματικὸ σκότος, δὲν θὰ ἢταν δίκαιο νὰ χρησιμοποιγθη σὰν ἐπιχείρημα ἀμφισδητήσεως τῆς πνευματικῆς ἰσορροπίας τοῦ προηγηθέντος ἔργου του, ἀλλὰ οἱ ἀντιφάσεις ποὺ ὑπάρχουν σ' αὐτό, χωρὶς νὰ θεωρηθοῦν σὰν προμηνύματα τῆς τρέλλας, δὲν συμδάλλουν στὴν ἐνάργεια καὶ τὴν ἀρμονία τῆς ὀντολογίας καὶ γνωσεολογίας του. Ὁ Νίτσε ἔεκίνησε σὰν ἕνας θρησκόληπτος Χριστιανός, μεταμορφώθηκε σὲ φανατικὸ ἀντίχριστο καὶ στὸ τέλος τῆς συνειδητῆς ζωῆς του ξαναγίνεται φανατικὸς Χριστιανός' ἀφιερώνει μέγα μέρος τοὸ ἔργου του στὴν καταπολέμηση τοῦ εθραϊκοῦ σκοταδισμοῦ, ἀλλὰ τελικὰ καταλήγει στὴν ἐνθουσιώδη κατάφαση τῆς Παλαιᾶς Διαθήκης, «τοῦ διδλίου, ὅπως γράφει, τῆς θεϊκῆς Δικαιοσύνης, ὅπου ὑπάρχουν ἄνθρωποι, πράγματα καὶ λόγια καὶ τόσο ὑψηλὸ ὕφος, ὧστε οἱ ἄλλες φιλολογίες, ἡ ἐλληνική καὶ ἡ ἰνδική, δὲν ἔχουν νὰ παρουσιάσουν τίποτα τὸ παρόμοιο» καὶ κρίνει, δτι «τέτοια

ρίας του, τὴν θέληση καὶ τὸν ἰδεατὸ τύπο ποὺ κατὰ τὸν Γερμανὸ φιλόλογο θὰ προέλθη ἀπ' αὐτήν, τὸν Ύπεράνθρωπο.

Ή θέληση, λοιπόν, καὶ τὸ ἀντικείμενό της, ἡ δύναμη εἴτε σὰν κοσμικὲς εἴτε σὰν ἀνθρώπινες, εἶναι, κατὰ τὸν Νίτσε, τὸ πᾶν, ὁ Θεός, τὸ «πρῶτον κινοῦν» τοῦ Κόσμου καὶ τῆς ζωῆς, γιὰ νὰ χρησιμοποιήσουμε τὸν ὅρο τοῦ ᾿Αριστοτέλη, ποὺ τόσο ἀντιπαθοῦσε. Δίνοντας στὴ θέληση τέτοιες ἀπόλυτες διαστάσεις, ὁ Νίτσε ὁδηγεῖται μοιραῖα στὴν ἄρνηση τῆς γνώσεως καὶ τὴν πολεμικὴ ἀντιπαράθεση τῆς ζωῆς ἐναντίον τῆς γνώσεως, ἀναθεματίζοντάς την σὰν «Πνεῦμα τοῦ Βάρους», ἐχθρὸ τοῦ Θεοῦ του.

«Τὸ ἔνστικτο ποὺ τείνει στὴν γνώση —γράφει— ἐκδιάζεται ἀδιάκοπα νὰ ἐγκαταλείψει τὸ ἔδαφος, ὅπου ὁ ἄνθρωπος συνήθισε νὰ ζῆ, γιὰ νὰ ριχτῆ στὸ ἀδέδαιο, ἐνῶ τὸ ἔνστικτο ποὺ θ ἐ λ ε ι τὴ ζωὴ εἰναι ὑποχρεωμένο νὰ ἀναζητῆ ἀδιάκοπα καὶ ψηλαφητὰ ἕνα νέο χῶρο γιὰ νὰ ἐγκατασταθῆ (...). Ὁ ἀνταγωνισμός αὐτὸς ἀνάμεσα στὴ ζωὴ καὶ στὴ γιώση γίνεται τόσο πιὸ μεγάλος, ἡ πορεία τούτη κάτω ἀπὸ τὸν ἴδιο ζυγὸ γίνεται τόσο πιὸ παράζενη, ὅσο δυνατώτερα εἰναι τὰ δυὸ ἔνστικτα, ὸηλαὸὴ ὅσο ἀπὸ τὴ μιὰ μεριὰ ἡ ζωὴ εἰναι πλουσιώτερη καὶ ἀνθηρότερη καὶ ἀπὸ τὴν ἄλλη πλευρὰ ἡ γνώση πιὸ ἄπληστη κι ἐντονώτερα προωθητικὴ σὲ κάθε εἴδους περιπέτεια». («Ἡ Γ έ ν ν η σ η τ ῆ ς Φ : λ ο σ ο φ ! α ς»).

Ύποδιδάζοντας τὴ γνώση ὁ Νίτσε κατ' ἀνάγκην στρέφεται ἐναντίον τῆς ἴδιας τῆς ἀλήθειας καὶ τὴν ὑποτάσσει στὴ θέληση καὶ τὴ δύναμη:

Ακόμη καὶ στὶς στιγμές —γράφει— πού θὰ εἴμαστε τόσο παράλογοι. ὅστε νὰ θεωρήσουμε σὰν ἀληθινές ὅλες τὶς γνῶμες μας, ἐν τούτοις δέν θὰ ἐπιθυμούσαμε νὰ ὑπάρχουν μόνες — δέν ξέρω γιατὶ θὰ

διάλία. δαθειά καὶ μὲ τόση σημασία, πρέπει νὰ προστατεύθουν ἀπὸ ἐξωτερική δεσποτική, ἐξουσία, γιὰ νὰ διατηρήθοῦν στὶς χιλιετηρίδες τῶν ἐτῶν ποὸ χρειάζονται γιὰ νὰ ἀντλήση κανεὶς ἀπὸ μέσα τους ὅλη τὴ σημασία τους ΄ ἄλλοτε κατηγορεῖ τὴ γνώση καὶ ἄλλοτε θεοποιεῖ τὴν ΄Επιστήμη' καταφάσκει καὶ ταυτόχρονα ἀναθεματίζει τὸ "Εθνος πολλὲς φορὲς μέσα στὸ ἔργο του καὶ στὶς ἐπιστολές του' καὶ οὕτω καθεξής. Αὐτὲς οἱ ἀτέρμονες μεταπτώσεις, ἐκτὸς τῶν ἄλλον, τὸν φέρνουν σὲ πλήρη ἀντίθεση μὲ τὰ ἔργα τῶν Ἑλλήνων διανοητῶν ποὸ θεωρεῖ πνευματικοὺς προγόνους του, διανοητῶν τῶν ὁποίων κατά γενικώτατο κανόνα οἱ θέσεις χαρακτηρίζονται ἀπὸ γρανιτένια ἐσωτερική, πνευματική, συνέπεια. (Βασική γερμανική ἔκδοση τῶν «΄Απάντων» τοῦ Νίτσε είναι ἡ Β΄ τοῦ 1908 σὲ δεκαεννέα τόμους. Στοὺς τόμους X, IX, XIII καὶ XIX ὑπάρχουν οἱ κυριώτερες ἀναφορὲς του στὸ 'Ελληνικὸ Πνεδμα).

ἔπρεπε νὰ ἐπιθυμήσω τὴν παντοδυναμία καὶ τὴν τυραννία τῆς ἀλήθειας. Μοῦ εἰναι ἀρκετὸ νὰ γνωρίζω, ὅτι ἡ ἀλήθεια ἔχει μία με γ ά λ η δ ὑ ν α μ η. ᾿Αλλὰ θὰ πρέπει νὰ μπορῆ νὰ ἀγωνισθῆ καὶ νὰ ἔχη μιὰ ἀντίθεση, ἀκόμη θὰ πρέπει νὰ μπορῆ κανεὶς ἀπὸ καιρὸ σὲ καιρὸ νὰ ἀπαλλαγῆ ἀπ᾽ αὐτὴν καὶ νὰ στηριχθῆ στὸ μὴ ἀληθινὸ —ἀλλοιῶς θὰ γινόταν ἐνοχλητικὴ χωρὶς γοῦστο καὶ χωρὶς δύναμη καὶ θὰ μᾶς ἔκανε καὶ μᾶς ἔτσι». («Ἡ Α ὁ γ ἡ»).

"Όπως εἶναι ἑπόμενο, ἡ ἀποστροφὴ ποὺ αἰσθάνεται ὁ Νίτσε ἐναντίον τῆς ἀλήθειας τὸν ὁδηγεῖ στὴν ἄρνηση τῶν Ἐπιστημῶν καὶ τὸν περιορισμὸ τῆς σκέψεως σὲ καθαρὰ ἐμπειρικό, αἰσθησιοκρατικὸ ἐπίπεδο:

«'Αλλὰ —γράφει— καὶ ὁ ἴδιος ὁ Ἡράκλειτος ἀδίκησε τὶς αἰσθήσεις. Οἱ αἰσθήσεις δὲν ἐξαπατοῦν, οὕτε κατὰ τὸν τρόπο ποὺ δίδαξαν οἱ Ἐλεᾶτες, οὕτε κατὰ τὸν τρόπο ποὺ δίδαξε αὐτός. Γενικῶς δὲν ἐξαπατοῦν(…).

»Σήμερα δὲν κατέχουμε σαφῆ γνώση, παρὰ μόνο σ' ὅ,τι εἴμαστε πρόθυμοι νὰ δεχθοῦμε τὴ μαρτυρία τῶν αἰσθήσεων, σ' ὅ,τι ἐξοπλίζει καὶ ὀξύνει τὶς αἰσθήσεις μαθαίνοντάς τες νὰ φθάνουν μέχρι τὰ ἄκρα. Τὰ ὑπόλοιπα δὲν εἴναι παρὰ μηχανορραφίες καὶ ὅχι ἐπιστήμη. Έννοῷ, ὅτι εἴναι μεταφυσική, ψυχολογία, θεωρία τῆς γνώσεως. "Η πολὺ περισσότερο ἀκόμη ἐπιστήμη τῆς μορφῆς, θεωρία τῶν σημείων, ὅπως ἡ λογική, τὰ μαθηματικά. 'Εδῷ (στὰ μαθηματικά) ἡ πραγματικότητα δὲν ἐμφανίζεται καθόλου οὕτε ἀκόμη σὰν πρόδλημα» («Τ ὁ  $\Lambda$  υ  $\kappa$  όφως τῶν  $\kappa$  τῶν  $\kappa$  ἐι δ ώ  $\kappa$  ων»).

Αὐτή ή σκοταδιστική θέση τοῦ Νίτσε ἀποτελεῖ τὸν φιλοσοφικὸν ἀντίποδα τῆς θέσεως ὅλων τῶν Ἑλλήνων φιλοσόφων, Προσωκρατικῶν, Πυθαγορείων καὶ νεωτέρων, οἱ ὁποῖοι θεωροῦσαν τὰ Μαθηματικὰ καὶ τὴ Γεωμετρία σὰν τοὺς ἀσφαλέστερους δρόμους γιὰ τὴν πορεία τῆς σκέψεως πρὸς τὴν ἀλήθεια. («)

Έτσι δημιουργείται τὸ ἀγεφύρωτο, ἀδυσσαλέο ρῆγμα μεταξύ τῆς σκέψεως τοῦ Νίτσε καὶ τοῦ Ἑλληνικοῦ Πνεύματος, ρῆγμα ποὺ σὲ σχέση μὲ τοὺς Ἑλληνες τοποθετεῖ τὸν Γερμανὸ φιλόλογο στὴν

<sup>(</sup>α) "Όλοι οἱ "Ελληνες φιλόσοφοι ήσαν σπουδαῖοι μαθηματικοί" ὁ Πλάτων εἶχε ἀναρτήσει στὴν εἴσοδο τῆς «'Ακαδημείας» του τὴν ἐπιγραφή: «Μηδεἰς ἀγεωμέτρητος εἰσίτω». Ὁ ἴδιος («Νόμοι», E, 4) λέγει: «Πρός τε γὰρ οἰκονομίαν, καὶ πρός πολιτείαν, καὶ πρός τάς τέχνας πάσας, εν οὐδὲν οὕτω δύναμιν ἔχει παίδειον μάθημα μεγάλην, ώς ἡ περὶ τοὺς ἀριθμοὺς διατριβή».

άντιπέραν ὄχθη καὶ συνεχῶς τὸν ἀπομακρύνει ἀπ' αὐτούς. Κύριο γνώρισμα τοῦ Ἑλληνικοῦ Πνεύματος είναι τὸ δίπτυχο Λόγος - 'Αλήθεια, δηλαδή ή σταθερή, έλεύθερη, λ ο γ ι κ ή κίνηση τοῦ ἀνθρώπου πρός τὴν οὐσία τῆς ζωῆς καὶ τοῦ κόσμου, ἐπέκεινα οἱασδήποτε πρακτικής η έξουσιαστικής σκοπιμότητας και χωρίς κανένα ύποκειμενικό ἢ ἀντικειμενικό περιορισμό. Ἡ ἀλήθεια κατά τὴν έλληνική άντίληψη είναι αὐτοσκοπός, δὲν ὑπόκειται σὲ ἄλλο σκοπὸ ἔξω ἀπὸ τὸν ἑαυτό της. Φαίνεται καθαρά, ὅτι ὁ Νίτσε δὲν θέλησε νὰ συλλάδη τὴν οὐσία τῆς ἀλήθειας, τὸν Λόγο, παρὰ μόνο σὰν Λογοκρατία, καὶ γι' αὐτὸ τὴν καταδικάζει, ἀποκηρύσσοντάς την σὰν αἴτιο παρακμῆς. 'Αλλὰ ἡ ἀλήθεια, ὁ Λόγος, γιὰ τὸ Έλληνικὸ Πνεῦμα εἶναι φῶς, ὄχι λογοκρατικό σκότος, εἶναι σκοπὸς τῆς σκέψεως καὶ δὲν καταντα ύποχείριο τῆς λογοκρατικῆς σκοπιμότητας, γι' αὐτὸ οὕτε φθείρει οὔτε φθείρεται ποτέ. Αὐτὸ ποὺ φθείρει πράγματι καὶ ὁδηγεῖ στήν παρακμή, είναι ή Λογοκρατία, πρός την όποία ό Νίτσε καταφάσκει με τόσον ενθουσιασμό.

Πράγματι ή δουλησιοκρατία τοῦ Νίτσε, ή ἐκ μέρους του καταδίκη τοῦ δίπτυχου Λόγος - ᾿Αλήθεια σὲ ὑποδιδασμὸ ἀπέναντι στὸ δίπτυχο Θέληση - Δύναμη, τὸν ὁδηγεῖ κατ᾽ ἀνάγκην σὲ μιὰ τεράστια ἀνατροπὴ ὅλων τῶν ἀξιῶν τοῦ Ἑλληνικοῦ Πολιτισμοῦ, ἀνατροπὴ ποὺ παίρνει τὶς διαστάσεις ὁλοκληρωτικῆς καταστροφῆς. Τὴν καταστροφὴ αὐτή, μποροῦμε νὰ συνοψίσουμε ἐδῶ ὡς ἑξῆς: Στὴ θέση τῆς ἀλήθειας μπαίνει ἡ ἐξουσία, στὴ θέση τῆς ἰδέας μπαίνει ἡ τεχνοκρατία καὶ στὴ θέση τοῦ πνευματικοῦ πολιτισμοῦ μπαίνει ἡ τεχνοκρατία καὶ στὴ θέση τοῦ Λόγου μπαίνει τὸ δόγμα του. Πρόκειται στ᾽ ἀλήθεια γιὰ ἄρνηση τῆς ἴδιας τῆς οὐσίας τῆς ζωῆς καὶ τοῦ Κόσμου.

Θῦμα τῆς συθέμελης αὐτῆς ἀνατροπῆς, ποὺ ὁ ἴδιος προκάλεσε, ὁ Νίτσε ἀπομακρύνεται σταθερὰ ἀπὸ τὸν Ἑλληνικὸ Λόγο καὶ κατρακυλᾶ σιγὰ - σιγὰ στὸν κατήφορο τοῦ σκοταδισμοῦ τῆς Λογοκρατίας, σὲ ὅαθμὸ ποὺ ὁ ἴδιος δὲν ἔχει πιὰ συνείδηση γιὰ τὸ ποῦ ὁδηγεῖται. Τὸ δόγμα του, ὁ Ὑπεράνθρωπος, μολονότι ξεφεύγει ἀπὸ κάθε μέτρο —εἶναι αὐτὸς καθ' αὐτὸν ὑπέρδαση τοῦ Ἑλληνικοῦ Μέρου— τοῦ φαίνεται σὰν ὑπερνίκηση τῆς πνευματικῆς αὐθαιρεσίας καὶ τῆς κοπώσεως ποὺ προκαλεῖ τὸ ψεῦδος. Δὲν καταλαδαίνει, ὅτι ἴσα - ἴσα ἡ αὐθαιρεσία ἐνσαρκώνεται μέσα στὸν ἴδιο τὸν Ὑπεράνθρωπό του, τὸ «πλάσμα» αὐτὸ τῆς σκέψεώς του ποὺ δρίσκεται ἔξω ἀπὸ κάθε ἀλήθεια καὶ κάθε άρμονία, πέρα ἀπὸ κάθε «πόλεμο», γιὰ χρησιμοποιήσουμε τὸν ὅρο τοῦ Ἡράκλειτου, ποὺ συνδέει μεταξύ τους ὅλα τὰ ἔμδια καὶ ἀνόργανα ὄντα τοῦ σύμπαντος καὶ τοὺς δί-

νει ἀέναη κίνηση, συνεχῆ μεταδολή.

Στὴν ἀσύνειδη ἀγωνία πού, ὅπως εἶναι ἑπόμενο, τὸν καταλαμδάνει, ἀντιδρᾶ ὅπως ὅλοι οἱ ἔνοχοι: ἀποδίδει τὴν πλάνη του στοὺς άλλους. Κατηγορεί τὸν Πλάτωνα σὰν δογματικό, «ποὺ κατοικεί στὰ καλοφτιαγμένα δώματα τῆς γνώσεως» («Ἡ Θέληση τῆς Δυνάμεως»), περιορίζει τὴν ἰσχύ τοῦ Ἑλληνικοῦ Μέτρου αὐθαίρετα, θεωρώντας ὅτι «τὸ ἀξίωμα τοῦ μ η δ ἐ ν Κά γ α ν ἀπευθύνεται σὲ ἀνθρώπους πλημμυρισμένους ἀπὸ δύναμη καὶ ὅχι στοὺς μέτριους» (α ὐ τ ὁ θ ι), σὰν νὰ μὴν ἀποτελῆ ὁ ἴδιος ὁ Ύπεράνθρωπος, σὰν ἰδέα, καθαρή παραδίαση τοῦ ἀξιώματος αὐτοῦ, ἐξαπολύει μιά πρόστυχη και ἀπόλυτα συκοφαντική ἐπίθεση ἐναντίον τοῦ Σωκράτη, αὐτοῦ τοῦ «ἀμόρφωτου πληδείου ποὺ δὲν κατώρθωσε νὰ άναπληρώση μὲ τὸν αὐτοδιδακτισμό ὅ,τι ἔλειψε ἀπὸ τὴ νεανική του μόρφωση», τοῦ «ἐγκληματικοῦ τύπου», τοῦ «προικισμένου μὲ τὰ πιὸ δίαια πάθη» καὶ διακρινόμενου γιὰ τὸν «ὀργίλο χαρακτῆρα» του («Ἡ Γέννηση τῆς Φιλοσοφίας» καὶ «Τὸ Λυκόφως τῶν Εἰδώλων»), καὶ —τὸ χειρότερο— διαστρεβλώνει έντελῶς τὴ σκέψη τῶν «προγόνων» καὶ «προδρόμων» του, ὅπως ἐπιμένει μέχρι τέλους νὰ τοὺς χαρακτηρίζη, Προσωκρατικῶν Φιλοσόφων, καὶ ίδίως τοῦ Ἡράκλειτου καὶ τοῦ Ἐμπεδοκλῆ, —καταλήγει νὰ ἀρνῆται τὴ θεωρία τῆς ἀέναης μεταδολῆς τοῦ ἰνδάλματός του, τοῦ Ἡράκλειτου, καὶ νὰ τὴν ἀντικαθιστᾶ μὲ τὴ θεωρία τῆς «Ἐπιστροφῆς»— στούς όποίους ἀποδίδει τέτοιες θέσεις που νὰ άπορή κανείς, στὰ «πορτραίτα» πού τούς φιλοτεχνεί, τί είναι δικό τους καὶ τί εἶναι νιτσεϊκὴ παραχάραξη. Ὁ Νίτσε, ἄλλωστε, ἔχει ἐπίγνωση τῆς αὐθαιρεσίας του -καὶ τοῦτο τὸν καταδικάζει ἀκόμη περισσότερο στή συνείδησή μας- γράφοντας ὅτι «δὲν ἀναφέρει γιὰ κάθε φιλόσοφο παρά έλάχιστες ἀπό τις θεωρίες του και μένει συνεπῶς (ὁ ἴδιος ὁ Νίτσε) «ἀτελής» στην ἔκθεσή του» («Ἡ Γέννη-Φιλοσοφίας»**)**. τῆς

Ή κατάφαση πρός τὴν τεχνοκρατία τὸν ὁδηγεῖ σὲ πλήρη σύγκρουση πρὸς μιὰ ἄλλη κορυφαία ἑλληνικὴ ἀντίληψη, ὅτι ἡ γνώση δὲν ἔχει ἀνάγκη καταξιώσεως ἀπὸ τὴν πράξη καὶ τὸ συμφέρον, ἀλλὰ στέκει αὐτοδύναμα μόνη της:

«Κάθε Φιλοκτήτης —γράφει— γνωρίζει καλά ὅτι χωρὶς τὸ τόξο καὶ τὰ δέλη του δὲν θὰ μπορούσε ποτὲ νὰ καταληφθῆ ἡ Τροία» («Ἡ Θ έ λ η  $\tau$  η  $\tau$   $\dot{\eta}$   $\in$   $\Delta$   $\upsilon$  ν ά  $\mu$  ε  $\omega$   $\varsigma$ »).

Δὲν θέλει κι ἐδῶ νὰ καταλάδη τὸ κύριο γνώρισμα τοῦ 'Ελληνικοῦ Πνεύματος —τοῦ ὁμηρικοῦ ἐπὶ τοῦ προκειμένου— ποὺ εἶναι ἀκριδῶς τὸ ἀντίθετο πρὸς τὴν νιτσεϊκὴ παραχάραξη τοῦ Φιλοκτήτη: 'Η Τροία δὲν πέφτει —δὲν ἔπεσε οὔτε ὕστερα ἀπὸ δέκα χρόνια πολιορκίας— μὲ τὰ τόξα καὶ τὰ δέλη (μὲ τὴν τεχνοκρατία), ἐνῶ πέφτει θαυμάσια καὶ ἀμέσως μὲ τὸν Δούρειο 'Ίππο (τὴ γνώση)!..

Φαίνεται, ὅμως, ὅτι ἔχει ἐπίγνωση —καὶ τοῦτο στοιχειοθετεὶ τὴν πνευματικὴ ἐνοχή του— γιὰ τὶς ἀλλεπάλληλες προδοσίες τοῦ Ἑλληνικοῦ Πνεύματος, ποὺ διαπράττει ἀκολουθώντας τὸν μονόδρομο τῆς ϐουλησιοκρατίας του, ὥστε κάποτε νὰ χαρακτηρίση τὸν ἑαυτό του καὶ τοὺς ἄλλους παραχαράκτες τοῦ Ἑλληνικοῦ Λόγου «ἑλληνίζοντα φαντάσματα» («Ἡ Θ έ λ η σ η  $\tau$  ῆ ς  $\Delta$  υ  $\nu$  άμε  $\omega$ ς»).

'Αλλά περιπλανώμενος σὲ τέτοιους ἀντιλογικούς, σὲ τέτοιους λογοκρατικούς (Ξάντιελληνικούς) δρόμους, μπαίνει παραπαίοντας σὲ ξένα χωράφια, μαγνητίζεται ἀπὸ τὸν ζωροαστρικὸ κύκλο (θεολογία τῶν ἀρχαίων Περσῶν), ἀπὸ τὸν ὁποῖο ἀντλεῖ τὴ βάση τῆς θεωρίας του γιὰ τὸν 'Υπεράνθρωπο («Τ ά δ ε ἔ φ η Ζ αρατο ύ σ τ ρ α ς») καὶ τὴν ἰνδικὴ θεολογικὴ φιλοσοφία τῆς Βεδάντας, τὴν ὁποία ἐπίσης ἀνακηρύσσει «προγονό» του, καὶ καταφεύγει, τέλος, σὲ μιὰ ἀκόμη παραποίηση τοῦ ἐλληνικοῦ διονυσιακοῦ μυστηριακοῦ πνεύματος, τὸ ὁποῖο ἀπὸ συνοδοιπόρο τῆς γνώσεως, ὅπως τὸ ἀνύψωσαν καὶ καταξίωσαν οἱ "Ελληνες, διαστρεβλώνει καὶ μεταμορφώνει σὲ ἐχθρὸ τῆς γνώσεως, αὐτοῦ τοῦ ἀναθεματισμένου «Πνεύματος τοῦ Βάρους».

Καθώς τὸν παρακολουθεῖ κανεὶς νὰ παρασύρεται όλοένα καὶ πιὸ δαθειὰ μέσα σ' ἔνα τέτοιον πνευματικὸ κατήφορο, δὲν θὰ ἐξεπλήσσετο, ἂν ἔδλεπε τελικὰ τὸν Νίτσε νὰ καταλήγη στὴν κατάφαση τῆς ἀρνήσεως, ἀπὸ τὴν ὁποία ξεκίνησε γιὰ νὰ ἐξυγιάνη τὸν παρηκμασμένο Κόσμο μας, στὴν κατάφαση, δηλαδή, τοῦ αἰτίου τῆς ἀρρώστιας μας: τοῦ σιωνιστικοῦ σκοταδισμοῦ καὶ τῆς σιωνιστικῆς Παγκόσμιας Ἐξουσίας. Καὶ τοῦτο, δυστυχῶς, συνέδη:

«Καὶ αὐτοὶ οἱ ἴδιοι (δηλαδή οἱ 'Εβραίοι) τὸ γνωρίζουν —γράφει— ὅτι δὲν εἶναι δυνατὸν νὰ ἀποδλέψουν στὴν κατάκτηση τῆς Εὐρώπης ἢ σὲ μιὰ ὁποιαδήποτε πράξη δίας, ὅπως ἐπίσης γνωρίζουν καλὰ ὅτι σὰν ἕνα ιριμο φροῦτο θὰ μποροῦσε μιὰ μέρα ἡ Εὐρώπη νὰ πέση στὰ χέρια τους τὴ στιγιὴ ποὺ θὰ τὰ ἀπλώνουν.

"Έν τῷ μεταξύ πρέπει νὰ διακριθοῦν σ' ὅλους τοὺς τομεῖς τῆς εὐρωπαϊκῆς ἐξουσίας, πρέπει νὰ εἶναι οἱ πρῶτοι παντοῦ, μέχρι ποὺ νὰ φτάσουν στὸ σημεῖο νὰ καθορίζουν αὐτοὶ οἱ ἴδιοι τὶς ἐξουσίες.

»Τότε θὰ ἀποτελοῦν τοὺς ἐφευρέτες καὶ τοὺς ὁδηγοὺς τῆς Εὐρώπης καὶ δὲν θ' ἀποτελοῦν ντροπή γι' αὐτήν. Καὶ ποῦ θὰ μποροῦσε καλύτερα νὰ χρησιμοποιηθῆ αὐτή ἡ ἀφθονία τῶν μεγάλων ἐντυπώσεων ποὺ ἔχει συσσωρεύσει ἡ ἑδραϊκή ἱστορία σὲ κάθε ἑδραϊκή οἰκογένεια, αὐτή ἡ ἀφθονία τῶν παθῶν, τῶν ἀποφάσεων, τῶν αὐταπαργήσεων, τῶν ἀγώνων, τῶν νικῶν κάθε εἴδους, ἄν ὅχι, σὲ τελευταία ἀνάλυση, στοὺς μεγάλους πνευματικοὺς ἄνδρες καὶ στὰ μεγάλα ἔργα!

«Καὶ τότε, ὅταν οἱ Ἑδραῖοι θὰ μπορέσουν νὰ παραπέμψουν σὲ τέτοια πολύτιμα κειμήλια, χρυσὰ κύπελλα, ἔργα δικά τους —οἱ λαοὶ τῆς Εὐρώπης ποὺ ἔχουν πεῖρα μικρότερη, λιγότερο δαθειά, δὲν ἤταν ἰκανοὶ νὰ παραγάγουν παρόμοια —ὅταν ὁ λαὸς τοῦ Ἰσραὴλ θὰ ἔχη μετα-δάλει τὴν αἰώνια ἐκδίκησή του σὲ αἰώνια εὐλογία γιὰ τὴν Εὐρώπη, τότε θὰ ἔλθη καὶ πάλι αὐτὴ ἡ ἔδδομη μέρα, ποὺ ὁ ἀρχαῖος Θεὸς τῶν Ἑδραίων θὰ μπορέση νὰ ἀπολαύση τὸν ἑαυτό του, τὴ δημιουργία του καὶ τὸν ἐκλεκτὸ λαό του — κ α ὶ ἐ με ῖ ς ὅ λ ο ι, ὅ λ ο ι θ έλο υ με ε ν' ὰ π ο λ α ὑ σ ο υ με μα ζ ἱ τ ο υ!» («Ἡ Λ ὺ γ ἡ», ἀφορισμὸς διακοσιοστὸς πέμπτος).

'Αλλὰ ποῦ ἀλλοῦ θὰ μποροῦσε νὰ καταλήξη μιὰ θεωρία ποὺ θεοποιεῖ τὴν ἄλογη ἐξουσία καὶ τοὺς φορεῖς της, τὸν μεσσιανικὸ «Ύπεράνθρωπο» καὶ τὴν «κάστα τῶν κυριάρχων», —μιὰ έξουσία δηλαδή ὄχι τῶν λειτουργῶν τοῦ Λόγου, ἀλλὰ τῶν ἑρμαίων τῆς Λογοκρατίας, τῶν θυμοειδῶν αὐτῶν ἐνεργούμενων τῆς δουλήσεως, τῶν φιλάρχων καὶ φιλοδόξων, στοὺς ὁποίους ὁ Πλάτων ἀνέθετε ἀπλῶς τὸν ταπεινὸ ρόλο τῶν ἐκτελεστικῶν ὀργάνων ἢ «φυλάκων» τῆς 'Αρχῆς τῶν φωτισμένων (α) —ἐκτὸς ἀπὸ τὴν κατάφαση ἀλλὰ καὶ τὴν ἐπιθυμία νὰ μᾶς κυβερνᾶ — «ὅλους, ὅλους» — ή ἀχαλίνωτη έξουσιαστική μανία τοῦ περιούσιου λαοῦ τοῦ 'Ισραήλ; Τί ἄλλο, ἐπὶ τέλους, εἶναι καὶ θέλουν νὰ εἶναι οἱ συνωμότες τοῦ σιωνισμοῦ ἀπὸ μιά «κάστα κυριάρχων», πού κυβερνοῦν καὶ ἐκμεταλλεύονται τὸν κόσμο, ἀσκώντας τὴν ἐξουσία μόνο γιὰ τὴν ἐξουσία, μὴ διστάζοντας νά δημιουργοῦν τὴν παρακμὴ σὰν μέσον τοῦ σκοποῦ τους καὶ «ἐνδιαφερόμενοι ζωτικά νά άρρωστήσουν τὴν ἀνθρωπότητα καὶ νά ἀνατρέψουν με επικίνδυνη και συκοφαντική σημασία την έννοια τοῦ καλοῦ καὶ τοῦ κακοῦ, τοῦ ἀληθινοῦ καὶ τοῦ ψεύτικου», γιὰ νὰ διευκο-

<sup>(</sup>α) Πλάτωνος, «Πολιτεία», Η 545 κα! Η 548.

λύνουν την ἄθλια κυριαρχία τους, ὅπως σωστὰ ώμολογοῦσε καὶ ὁ ἔδιος ὁ Νίτσε («'Ο 'Αντίχριστος»);

Καὶ πῶς ἡ νέα τάξη πραγμάτων ποὺ ὁραματίζεται ὁ Νίτσε θὰ ἀναυύρη τὴν ἀνθρωπότητα ἀπὸ τὴν παρακμή, ἀφοῦ θὰ οἰκοδομηθῆ μὲ τὰ ἴδια ὑλικὰ ποὺ δημιούργησαν τὴν παρακμή, δηλαδὴ τὴ «θέληση τῆς δυνάμεως», τὴ φιλαρχία, τὸν σκοταδισμό, τὸν ἀντι - Λόγο. τὸν μεσσιανικὸ Ύπεράνθρωπο, τὴν τυφλὴ πράξη, τὴν ἐξουσία, τὸ δόγμα, μὲ μιὰ λέξη τὴν χαμερπῆ (ϐ ο υ λ η σ ι ο κ ρ α τ ι κ ἡ) Λογοκρατία, αὐτὴν ἀκριδῶς ποὺ κατέστρεψε τὴν ἁρμονία, τὴν ἰσορροπία, τὴν ἐλεύθερη κίνηση, τὸ μέτρο καὶ τὴν ἰσόρροπη αὐτάρκεια τοῦ Λόγου, τὰ θεϊκὰ αὐτὰ δῶρα ποὺ πῆρε ἀπὸ τὸν Κόσμο καὶ χάρισε στὸν ἄνθρωπο τὸ Ἑλληνικὸ Πνεῦμα —καὶ μ ὁ ν ο ν αὐτό;

'Εδῶ ἀκριδῶς, μιὰ φρικτὴ ὑποψία προδάλλει, ὑποψία ποὺ δὲς θὰ διστάσουμε νὰ ἐκφράσουμε, ἀφοῦ πρῶτα ἀσχοληθοῦμε καὶ μὲ τὸ πολιτικὸ πρότυπο τοῦ Χιτλερονιτσεῖσμοῦ, τὸ πνευματικὸ τέκνο τοῦ Φρειδερίκου Νίτσε, τὸν 'Αδόλφο Χίτλερ.

\* \* \*

"Οιαν ἀσχολῆται κανεὶς μὲ τὸ Χίτλερ, πρέπει νὰ ἔχη ὑπ' ὄψη του, ὅτι ἡ προπαγάνδα καὶ ἡ «ἱστορία» τῶν νικητῶν του —τοῦ Καπιταλισμοῦ καὶ τοῦ Μαρξισμοῦ— ἀλλὰ καὶ ἡ ἐξιδανικευτική φιλολογία τῶν ὀπαδῶν του ἔχουν ἐπισωρεύσει τόσα ψεύδη γύρω ἀπὸ αὐτόν, ὥστε νὰ ἀνακύπτη σὲ κάθε στιγμὴ ἀμφιδολία γιὰ τὴν γνησιότητα τοῦ ὑλικοῦ ποὺ ὑπάρχει καὶ ἀναφέρεται στὸν ἀρχηγὸ τοῦ ἐθνικοσοσιαλιστικοῦ κινήματος. Ἔτσι, δὲν εἶναι δυνατὸν νὰ εἶναι κανεὶς δέδαιος ἄν λόγοι, κείμενα, θέσεις καὶ πράξεις ποὺ ἀποδίδονται σ' αὐτόν, εἶναι πράγματι δικά του, ἢ εἶναι διαστρεδλώσεις ἢ καὶ καθαρὰ «πλάσματα» τῆς «ἱστορίας» καὶ τῆς προπαγάνδας τῶν νικητῶν του —ἤ, ἐξ ἀντιθέτου, τῶν ἐξιδανικευτῶν του.

Γι' αὐτό, στὴν παροῦσα κρίση μας θὰ περιορισθοῦμε σὲ ἀδιαμφισβήτητα στοιχεῖα, σὲ ὡρισμένες, δηλαδή, κεφαλαιώδεις θέσεις καὶ κυρίως σὲ μερικὲς καθοριστικὲς πράξεις τοῦ Χίτλερ, αὐταπόδεικτες, ποὺ μᾶς δίνουν μιὰ αὐθεντικὴ εἰκόνα τῆς προσωπικότητάς του, ὥστε νὰ συναγάγουμε ἀσφαλὲς τὸ συμπέρασμα ποὺ μᾶς ἐνδιαφέρει, τὴν τυχὸν σχέση, δηλαδή, τοῦ Χίτλερ μὲ τὴν ἑλληνικὴ ἀντίληψη περὶ ζωῆς καὶ περὶ Κόσμου καὶ τὴν τυχὸν συγγένειά του μὲ τὸ Ἑλληνικὸ Πνεῦμα.

Τὸ πρῶτο καὶ καθοριστικώτερο ἀπ' ὅλα τὰ γνωρίσματα τοῦ Χίτλερ είναι τὸ δόγμα. Ὁ δογματισμός του δὲν ἀναφέρεται μόνο στή θεωρία του, τό έθνικοσοσιαλιστικό δόγμα καὶ τὰ παρακλάδια του, ὅπως τὸ δόγμα τῆς ράτσας, τὸ δόγμα τοῦ παγγερμανισμοῦ κλπ., άλλά πρακτικοποιείται καί στό πολιτικό καί στρατιωτικό ἐπίπεδο, ὅπως εἶναι τὸ δόγμα τοῦ «ζωτικοῦ χώρου» καὶ τὸ δόγμα τῆς «νέας τάξεως». Σὲ κάθε δῆμα τῆς σκέψεως καὶ τῆς δράσεως τοῦ Γερμανοῦ πολιτικοῦ ἡγέτη διακρίνουμε καθαρά τὴν συμβατική α priori σκοποθεσία, τὸ δασικὸ χαρακτηριστικό τοῦ δογματισμοῦ, ποὺ ύποτάσσει τη σκέψη του καὶ τη δράση του στην τελεολογία αὐθαιρέτων στόχων, πού ὅμως ποτὲ δὲν συγκρούονται μὲ τὸ ὑλικὸ συμφέρον καὶ τὴν ἐξουσιαστικὴ σκοπιμότητα. Ὁ Χίτλερ εἶναι ὁ «ἰδεαλιστής» τοῦ συμφέροντος καὶ τῆς πράξεως ἢ καλύτερα ὁ θυμοειδής Λογοκράτης που δλέπει τὴν πολιτική —γερμανική ἢ παγκόσμια όχι σὰν 'Αρχή (Δικαιοσύνη) άλλὰ σὰν ἀντικείμενο τῆς ὑπερανεπτυγμένης δρμῆς τῆς βουλήσεως. "Ολα τὰ ἄλλα, ἰδέες, ἀξίες, καταντούν μέσα για την επιδίωξη τοῦ δόγματος αὐτοῦ. "Ετσι ὁ σκοπός τοῦ «ζωτικοῦ χώρου τῶν ἀνατολικῶν σλαδικῶν ἐδαφῶν», δὲν έκπηγάζει παρά μόνο ἀπὸ τὴν ἁπλῆ θέληση νὰ κατακτηθοῦν αὐτὰ τὰ ἐδάφη γιὰ τὴν ἱκανοποίηση τοῦ ὑλικοῦ συμφέροντος καὶ ὅχι ἀπὸ οίαδήποτε ίδέα άλήθειας, δικαιοσύνης, Έλευθερίας τοῦ Γερμανικοῦ Έθνους. "Αν ό Χίτλερ τὶς ἐπικαλῆται, τὶς χρησιμοποι**εῖ ἀπλῶς ἐκ** τῶν ὑστέρων σὰν ἰδεαλιστική δικαιολόγηση, ἐφ' ὅσον ἡ «γερμανική» άλήθεια, δικαιοσύνη και Έλευθερία δεν χρειάζονται δέδαια την κατάληψη τῶν ρωσικῶν ἐδαφῶν καὶ τὴν ἐξουσίαση τῶν Σλάδων, γιὰ νὰ ἀποκτήσουν ἐπίγεια κατοικία.

Δὲν μποροῦσε νὰ κάνη ἀλλοιῶς καὶ δὲν νοεῖται πολιτική χωρὶς τέτοια σκηνοθεσία; Βεβαιότατα νοεῖται, βεβαιότατα μποροῦσε νὰ κάνη ἀλλοιῶς, ἐφ' ὅσον ἔβλεπε τὴν πολιτικὴ ἑλληνικά. Καὶ ἐδῶ τοποθετεῖται ἡ ἄμεση σύγκρουση τοῦ Χίτλερ μὲ τὴν ἑλληνικὴ ἀντίληψη περὶ πολιτικῆς. Καὶ δὲν ἐννοοῦμε στὸ σημεῖο αὐτὸ τὴν πολιτικὴ σκέψη τῶν Ἑλλήνων διανοητῶν (ἀπόλυτα ἀντιδογματικὴ καὶ ἀπόλυτα ἀντιδουλησιαρχική), ἀλλὰ καὶ τὴν πολιτικὴ πράξη τῶν Ἑλληνικῶν Κρατῶν - καὶ μάλιστα τοῦ Μακεδονικοῦ Βασιλείου, δεδομένου ὅτι γιὰ τὰ ἄλλα κράτη— πόλεις δὲν χρειάζεται νὰ μιλήσουμε.

Τί κοινὸ ἔχει ἡ ἐκστρατεία τοῦ Μεγάλου ᾿Αλεξάνδρου στὴν ᾿Ασία μὲ τὴν ἐκστρατεία («σχέδιο Βαρβαρόσσας») τοῦ Χίτλερ στὴν ᾿Ανατολή; Τίποτε τὸ οὐσιαστικό.

Στήν πρώτη περίπτωση δ Έλληνισμός διαχέεται έξω ἀπό τόν έαυτό του σάν πολιτισμός καὶ άπλώνεται πάνω στούς ἄλλους λαούς ὄχι μόνο χωρίς να τούς έξοντώνη ἢ να τούς «ἀπωθῆ πέρα ἀπὸ τὰ Οὐράλια» (ἢ τὸν Ἰνδὸ ποταμὸ ἐπὶ τοῦ προκειμένου) άλλὰ καὶ χωρίς κάν νὰ προσαρτᾶ τοὺς ἴδιους ἢ τὰ ἐδάφη τους ἐξουσιαστικὰ στή Μητρόπολη (ὁ Μέγας ᾿Αλέξανδρος καὶ οἱ διάδοχοί του ἐγκαταστάθηκαν όριστικά άνάμεσα στούς νέους «λαούς τους» καί δέν έπέστρεψαν ποτέ στη Μακεδονία). Οἱ ἀσιατικὲς κατακτήσεις ὅχι μόνο δὲν μποροῦν μὲ κανένα τρόπο νὰ ὁρισθοῦν σὰν «ζωτικὸς χῶρος» γιὰ τὴν ὑλικὴ ἐπιδίωση τῆς Ἑλλάδας, ἀλλά, ἀντίθετα, γίνονται χαῶδες ἔδαφος μέσα στὸ ὁποῖο ἡ Ἑλλάδα ἐξαλλοτριώνεται ὑλικά, ἀλλά μόνον ύλικά, ἐνῶ ἀντίθετα ἐξυψώνει πνευματικά. (α) ή ἐ κστρατεία τοῦ Μεγάλου 'Αλεξάνδρου, γνήσιου πνευματικού τέκνου τοῦ 'Αριστοτέλη, δὲν ἐνέχει κανένα άπολύτως πρακτικό-έξουσιαστικό στοιχεῖο, καμμιά ἀπολύτως ύλική σκοπιμότητα καὶ κανένα ἀπολύτως ὑλικὸ συμφέρον γιὰ τὸν Ἑλληνισμό.

Στὴν δεύτερη περίπτωση ὁ Γερμανισμὸς ἐξορμᾶ ἀπὸ τὴν κοιτίδα του σὰν Κράτος —ὄχι πολιτισμὸς— καὶ ὅχι μόνον ἀδιαφορεῖ τελείως γιὰ τὴν πολιτιστικὴ ἐξύψωση τῶν ἄλλων Ἐθνῶν, ἀλλὰ φροντίζει νὰ τὰ ἐξουσιάση ἢ καὶ νὰ τὰ ἐξαλείψη ἀπὸ προσώπου τῆς κατακτωμένης γῆς, διότι δὲν τὸν ἐνδιαφέρουν τὰ ἴδια παρὰ μόνο σὰν δοῦλοι, ὅπως τὸν ἐνδιαφέρουν καὶ τὰ ὑλικὰ ὑπόδαθρά τους, τὸ ἔδαφος καὶ οἱ ἄλλοι πόροι τους. Ὁ Χίτλερ καὶ ἡ γερμανική του ἰδέα παραμένουν σὰν κοχύλια στερεὰ προσκολλημένοι στὸ γερμανικὸ ἔδαφος, ἔτοιμοι νὰ ἀπολαύσουν τὴ λεία ποὺ θὰ τοὺς προσκομίσουν οἱ ὑλικὲς κατακτήσεις τους. Ὁ π ὁ λ ε μ ο ς το ῦ Χ ἱ τ λ ε ρ, π ν ε υ μ α τ ι κ ο ῦ τ ἑ κ ν ο υ τ ο ῦ Ν ἱ τ σ ε, ἔχε ι ὰ π ό λ υ τ α ἐξο υ σ ι α σ τ ι κ ό, ἀ π ό λ υ τ α ὑλιστικὸ καὶ ἀπόλυτα σ υ μ φ ε ρ ο ν τ ο λ ο γ ι κ ὸ σ κ ο π ὸ γ ι ὰ τ ὸν Χ ι τ λ ε ρ ο ν ι τ σ ε ῖ σ μ ό.

Αὶχμάλωτος τοῦ δογματισμοῦ καὶ μεσσιανισμοῦ του, ὁ Χίτλερ

<sup>(</sup>α) Όλόκληρη στρατιά επιστημόνων, τεχνικών, καλλιτεχνών, γεωγράφων, εστρεκιών καὶ χρονικογράφων, φιλοσόφων, εατρών κλπ. άκολουθούσε τὸν Μέγαν ᾿Αλέξανδρο στην εκστρατεία του, στρατιά ποὺ εμεινε στην ᾿Ασία καὶ ἀνέπλασε ελληνικά τὸν
πολιτισμό της. ᾿Αντίθετα, ὁλόκληρη ληστρική στρατιά ἀκολουθούσε τὴ Βέρμαχτ μὲ μοναδική ἀποστολή τὴν ἀρπαγή ἢ ἀξιοποίηση τῶν δλικών πόρων τῶν κατακτωμένων «ζω
τικῶν ἐδαφῶν» γιὰ λογαρικομὸ τῆς Γερμανίας.

κσταλήγει σ' αὐτὸ ποὺ καταλήγουν ὅλα τὰ δόγματα, θρησκευτικὰ ἢ πολιτικά: Στὸ μ α ζ ι κ ὸ κ ί ν η μ α. Τὸ χιτλερικὸ κίνημα υἱοθετεῖ ἀπὸ τὰ πρῶτα του βήματα τὴν ἀρχὴ τῆς ποσότητας, τοῦ ἀριθμοῦ καὶ τῆς πλειοψηφίας —καὶ μέσω αὐτῆς ἀνεδαίνει στὴν ἐξουσία— καὶ παραδιάζει τὴν ἀρχὴ τῆς ποιότητας. Μαζικοποιεῖ τὴν θεωρία του, ἀναθέτει τὴν προαγωγὴ καὶ τὴν ἐφαρμογή της στὸ πλῆθος καὶ ἐνεργοποιεῖ τὸν ὅχλο τῶν ἀποκλήρων τῆς ἡττημένης Γερμανίας, ἐρεθίζοντας τὰ πιὸ ν ο σ η ρ ὰ ἔνστικτά του καὶ πλαστογραφώντας ταυτόχρονα τὸν γνήσιο ἰδεαλισμὸ τοῦ Γερμανικοῦ Ἔθνους. Αὐτὸς ὁ δάρδαρος ἐρεθισμός, ποὺ μὲ τόσο ψυχολογικὸ ταλέντο κατορθώνει νὰ προκαλέση στὶς μᾶζες, μεταφράζεται στὴν πράξη σὲ φανατισμό, σ' αὐτὴ τὴν δαρειὰ κατάρα ποὺ πλάκωσε καὶ πνίγει τὴν ἀνθρωπότητα, ἀπὸ τὴ στιγμὴ ποὺ ὁ Ἑλληνικὸς Λόγος καὶ τὸ Ἑλληνικὸ Μέτρο ἐκτοπίσθηκαν ἀπὸ τὸν Κόσμο.

Νὰ ἐπιμείνουμε καὶ σὲ ἄλλα κύρια καὶ καθοριστικὰ γνωρίσματα που ἀποκόπτουν ἐντελῶς τὸν Χίτλερ καὶ τὸν Χιτλερισμὸ ἀπὸ τὸ Ἑλληνικὸ Πνεῦμα —ὅπως π.χ. τὴ ράτσα τοῦ αἴματος, τὴν ὁποία οἱ "Ελληνες ποτὲ δὲν συνέλαδαν κάν, ἀλλὰ διέκριναν τοὺς ἄριστους ἀπο τοὺς ἀχρείους, τοὺς "Ε λ λ η ν ε ς ἀπὸ τοὺς δ α ρ δ ά ρ ο υ ς, μόνο μὲ πνευματικὰ καὶ ποτὲ μὲ φυλετικὰ κριτήρια καὶ ἀνεκήρυσσαν Έλληνες ὅλους τοὺς ἀνθρώπους —ἀνεξαρτήτως φυλῆς καὶ ἐθνικότητας— τοὺς «παιδεύσεως τῆς ἡμετέρας μετέχοντας»;

'Αλλὰ τί χρειάζεται νὰ ἐπεκτείνουμε χωρὶς λόγο τὴν ἀναλυση αὐτή; Δὲν εἶναι ὑπεραρκετὰ ὁ χιτλερικὸς δογματισμός, τὸ χιτλερικὸ μαζικὸ κίνημα, ὁ χιτλερικὸς φανατισμός, ἡ χιτλερικὴ σύγχυση μεταξὺ τῆς ἰδέας τῆς ἄυλης πολιτιστικῆς ὀντότητας Έθνος καὶ τῆς ὑλιστικῆς, καθαρὰ λογοκρατικῆς καὶ εουλησιοκρατικῆς ἐξουσίας του, γιὰ νὰ καταλήξουμε ὁριστικὰ στὸ χειροπιαστὸ συμπέρασμα ὅτι ὁ ἡγέτης αὐτὸς ὅχι μόνο δὲν ἔχει καμμιὰ σχέση μὲ τὴν ἑλληνικὴ ἀντίληψη περὶ πολιτικῆς, ἀλλὰ ἀντίθετα εἶναι ὅ,τι ἀκριδῶς ἀποτελεῖ τὴν ἀντίθεση πρὸς τὴν ἀντίληψη αὐτή;

Τί ἄλλο εἶναι ὁ δογματισμὸς ἀπὸ τὸν ἐχθρὸ τοῦ Ἑλληνικοῦ Λόγου καὶ τῆς Ἑλληνικῆς Θεᾶς ᾿Αλήθειας, τῆς ἑλληνικῆς ἀποδείξεως, τοῦ ἑλληνικοῦ ἐλέγχου καὶ τοῦ ἑλληνικοῦ διαλόγου; Καὶ πότε παρουσιάστηκε, ἔστω σὰν ὑποψία, στὴν ἑλληνικὴ πολιτική, πνευματική, ἀκόμη καὶ θρησκευτικὴ ζωὴ τὸ φαινόμενο τοῦ δογματισμοῦ;

Τί ἄλλο εἴναι τὸ μαζικὸ κίνημα ἀπὸ καθαρὴ ἀνατροπὴ τῆς ἑλληνικῆς ἀντιλήψεως περὶ ποιότητας, ἀλλὰ καὶ τῆς ἐλευθερίας καὶ

αὐτοδυναμίας τοῦ πνεύματος; Καὶ εἴχαμε ποτέ, ἔστω κατ' ἐξαίρεση τοῦ κανόνα, μιά, τὴν παραμικρή, περίπτωση μαζικοῦ κινήματος, πολιτικοῦ ἢ θρησκευτικοῦ, ποὸ ἀπέρρευσε ἀπὸ τὸ Ἑλληνικὸ Πνεῦμα;

Τί ἄλλο εἶναι ὁ φανατισμὸς ἀπὸ καθαρὴ ἄρνηση ὅχι μόνο τῆς Ἑλληνικῆς ᾿Αλήθειας, ἀλλὰ καὶ τοῦ Ἑλληνικοῦ Μέτρου; Εἴχαμε ποτὲ τὴν ἐμφάνιση ἔστω ἰχνῶν μεσσιανισμοῦ στὶς πρακτικὲς ἐκφράσεις τοῦ ἑλληνικοῦ —πολιτικοῦ καὶ θρησκευτικοῦ— Πνεύματος;

Καὶ τί ἄλλο εἶναι ἡ ὑλιστικὴ καὶ δουλησιοκρατικὴ χιτλερικὴ ἐ-ξουσία ἀπὸ ἄρνηση ὅλων τῶν πολιτικῶν προτύπων —ἀκόμη καὶ τῆς τυραννίδας— ποὺ συνέλαβαν καὶ ἐφάρμοσαν οἱ "Ελληνες; "Εχομε περίπτωση 'Ελληνικῆς Πολιτείας ποὺ θέτει σὰν σκοπό της τὴν ἐξόντωση τῶν ἀντιπάλων της, μόνο —καὶ— μόνο γιὰ νὰ καρπωθῆ τὰ ὑλικὰ ἀγαθά τους;

Συνοψίζουμε τὴν κρίση μας γιὰ τὸν Φρειδερῖκο Νίτσε καὶ τὸν ᾿Αδόλφο Χίτλερ: Ἡ «θέληση τῆς δυνάμεως» καὶ ἡ ἀχαλίνωτη ἐξουσία τὴν ὁποία θεμελιώνει ὁ Γερμανὸς φιλόσοφος, καθώς καὶ ὁ δογματισμός, τὸ μαζικὸ κίνημα, ὁ φανατισμός καὶ ὁ ἐξουσιαστικὸς μεσσιανισμός τοῦ Γερμανοῦ πολιτικοῦ ἡγέτη ε ἴ ν α ι α ἀ τ ἀ τ ο ῦ τ α τ ὰ κ ύ ρ ι α γ ν ω ρ ί σ μ α τ α τ ο ῦ 'Ε- ϐ ρ α ϊ κ ο ῦ Π ν ε ύ μ α τ ο ς κ α ὶ τ ῆς 'Ε β ρ α ϊ κ ῆς Π ρ α κ τ ι κ ῆς.

\* \* \*

Καὶ ἐδῶ θὰ ἐκφράσουμε τὴ φρικτὴ ὑποψία τὴν ὁποία ὑπαινιχθήκαμε πάρα πάνω, ἀνακεφαλαιώνοντας τὶς κύριες θέσεις τῆς νιτσεῖκῆς φιλοσοφίας: Ἡ ἀντισιωνιστικὴ βιτρίνα καὶ τῶν δύο αὐτῶν κατὰ βάθος σιωνιστικῶν προσωπικοτήτων, μήπως ἀποτελεῖ μόνιμο χαρακτηριστικὸ τῆς ἑβραϊκῆς στρατηγικῆς; Μήπως ὁ περιούσιος λασς, μὲ τὴν ἀκόρεστη δίψα νὰ ἐξουσιάζη, βρῆκε σὰν τὸν ἀποτελεσματικώτερο τρόπο γιὰ τὴν ἐξάπλωση καὶ ἑδραίωση τῆς κυριαρχίας του τὴν ἀντιπαράταξη κάθε φορά, τοῦ «ἀντι-εβραϊκοῦ» στὸ ἑβραϊκό, τῆς ἑβραϊκής ἀντιθέσεως στὴν ἑβραϊκὴ θέση;

Σὰν τί ἄλλο ἐμφανίσθηκε ἡ θεωρία καὶ τὸ μαζικὸ κίνημα τοῦ μετὰ Χριστὸν δογματισμοῦ —ἐκτὸς ἀπὸ ἀντίθεση στὸν ἑβραϊσμὸ μὲ κορυφαία ἔκφρασή της τὴν σταύρωση τοῦ Ἰησοῦ ἀπὸ τοὺς ὁμοεθνεῖς του; Καὶ ὅμως, ποιό τὸ ἀποτέλεσμα τῆς μετὰ Χριστὸν ἀντιθέσεως; Ἡ πνευματικὴ κατάκτηση, μέσω τοῦ δογματισμοῦ, τῆς ἀν-

θρωπότητας ἀπὸ τὸ ἑδραϊκὸ πνεῦμα — ἔνα πνεῦμα ποὺ ἔως τότε εἶχε σὰν μοναδικοὺς φορεῖς του μιὰ ὀλιγάνθρωπη φυλὴ τῆς ἐρήμου!

Σὰν τί ἄλλο ἐμφανίσθηκε ἡ θεωρία καὶ τὸ μαζικὸ κίνημα τοῦ Μαρξισμοῦ ἐκτὸς ἀπὸ ἀντίθεση στὸν θρησκευτικὸ δογματισμὸ καὶ στὸν ἑδραϊκὸ Καπιταλισμό; Καὶ ὅμως, ποιό τὸ ἀποτέλεσμα τῆς μαρξιστικῆς ἀντιθέσεως; Ἡ πνευματικὴ ὑποταγὴ τῶν ἀντιπάλων τοῦ θρησκευτικοῦ δογματισμοῦ καὶ τοῦ Καπιταλισμοῦ σὲ μιὰ γνήσια ἑδραϊκὴ ἀντίληψη τῆς ζωῆς καὶ τοῦ Κόσμου, τὴν μαρξιστικήὶ

Καὶ —ἐπὶ τοῦ προκειμένου— ποῦ ὁδηγεῖ ἡ χιτλερονιτσεῖκὴ ἀντίθεση στὸν σιωνισμό; Μά τὶ λέμε; Ποῦ ὡ δ ἡ γ η σ ε ἤ δ η ἡ θεωρία καὶ τὸ μαζικὸ κίνημα τοῦ Χιτλερονιτσεῖσμοῦ; Δὲν ἔκανε, μετὰ τὸ τέλος τοῦ Β΄ Παγκοσμίου Πολέμου —ἑνὸς πολέμου ποὺ ἄ ρ χ ι σ ε, πέρα ἀπὸ κάθε λογική, ὁ Χίτλερ— κατὰ τρόπο πιὸ χειροπιαστὸ ἀπὸ κάθε ἄλλη ἐποχή, πραγματικότητα τὸ προαιώνιο σιωνιστικὸ ὄνειρο τῆς Παγκόσμιας Κυριαρχίας;

Καὶ ἡ ἐξοντωτικὴ πάλη μεταξὺ τοῦ χιτλερισμοῦ καὶ τοῦ ἐδραῖ-κοῦ ᾿Αστοκαπιταλομαρξισμοῦ δὲν μοιάζει σὰν πιστὴ «ἐπανέκδοση» τῆς ἐξοντωτικῆς πάλης μεταξὺ τοῦ Παλαιοεδραϊσμοῦ καὶ τοῦ μετὰ Χριστὸν δογματισμοῦ ἢ μεταξὺ τοῦ ἑδραίικου Καπιταλισμοῦ καὶ τοῦ ἑδραίικου Μαρξισμοῦ;

\* \* \*

Αὐτὸ τὸ ὑπερχρονικό, ὑπερεθνικὸ καὶ ὑπερφυλετικὸ μεγαλούργημα ποὺ ὀνομάζεται "Ελληνας ἔχει ἐντελῶς δικά του χαρακτηριστικὰ —π ν ε υ μ α τ ι κ ὰ κ α ὶ μ ό ν ο π ν ε υ μ α τ ι κ ὰ—
ποὺ δὲν τὰ ἔχει κανένας ἄλλος, «κοινωνιολογικὸς» ἢ «ψυχολογικὸς»
τύπος ἀνθρώπου ἐξ ὅσων ὑπῆρξαν καὶ ὑπάρχουν στὴ Γῆ. "Οσοι θέλουν νὰ εἶναι "Ελληνες, αὐτὰ τὰ χαρακτηριστικὰ πρέπει να τὰ
βροῦν, νὰ τὰ συνειδητοποιήσουν καὶ νὰ τὰ κάνουν πράξη στὴ ζωή
τους νὰ τὰ βροῦν δὲ ὰ π ὸ μ ό ν ο ι τ ο υ ς, νὰ τὰ ξεχωρίσουν καὶ νὰ τὰ ἀνασύρουν οἱ ἴ δ ι ο ι ἀπὸ τὸ βάθος τῆς ἐλληνικῆς
ψυχῆς τους, νὰ τὰ βγάλουν ἀπὸ τὸν βυθὸ ὅπου τἄχει καταχώσει ἡ
ἀνελληνικὴ πνευματικὴ καταπίεση, ὁ πολιτιστικὸς διασμὸς τόσων
αἰώνων. « Ενδον σκάπτε! », ἐντέλλεται ὁ ἴδιος ὁ πολυτίμητος ὁδηγός μας καὶ προστάτης μας στὴν πορεία μας πρὸς τὶς φωτεινὲς κορυφὲς τῆς 'Αλήθειας του, τὸ 'Ελληνικὸ Πνεῦμα.

Τή διέξοδο προσφέρει ή κεντρομόλος κίνηση,

καὶ μόνον αὐτή. Τὸ νὰ στρέφουμε κάθε φορὰ τὸ δλέμμα πρὸς τὰ ἔξω, πρὸς τὴν περιφέρεια, ἀναζητώντας τὸ φῶς ἀπὸ κάποιο Γερμανό, 'Αμερικανό, Ρῶσο, 'Ασιάτη, 'Αφρικανό, Σημίτη ἢ ἀντισημίτη, "Α ρειο, πολιτικὸ ἢ πνευματικὸ ὁδηγό, δὲν κερδίζουμε τίποτε ἄλλο ἀπὸ τὴν ἐπιδείνωση τῆς σκοτοδίνης ποὺ μᾶς προκαλεῖ ἡ περιστροφή μας πάνω στὸν τροχὸ ὅπου μᾶς δέσαν χειροπόδαρα καὶ μᾶς στριφογυρίζουν.

Ή φυλακή μας δὲν ἔχει ἐξωτερικὲς πόρτες ἤ, ἄν ἔχη, αὐτὲς εἶναι παγιδευμένες: Μᾶς πλακώνει τὸ θρησκευτικὸ δόγμα ἢ ἡ καπιταλιστικὴ ἀποκτήνωση καὶ ψάχνουμε γιὰ μιὰ ἀντιθρησκευτικὴ καὶ ἀντικαπιταλιστικὴ ἔξοδο διαφυγῆς; Ἔ, μᾶς τὴν ἀνοίγουν μετὰ χαρᾶς, εἶναι ἡ ἔξοδος τοῦ Μαρξισμοῦ, ἕτοιμη μὲ τὰ δίχτυα της νὰ μᾶς περιτυλίξη ἀκόμα χειρότερα. Μᾶς πλακώνει, μᾶς φλομώνει ἡ μαρξιστικὴ ἀσφυξία καὶ ψάχνουμε γιὰ μιὰ ἀντιμαρξιστικὴ ἀπόδραση; Ἔ, μᾶς τὴν διευκολύνουν, εἶναι ὁ Χιτλερονιτσεῖσμὸς μὲ τὶς καλοστημένες ἀρπάγες του, ἕτοιμες νὰ μᾶς γαντζώσουν καὶ νὰ μᾶς ἀκινητοποιήσουν, σὰν προμηθεῖς δεσμῶτες στὰ δράχια τοῦ νέου τόπου τῆς ἐξορίας μας.

Ή φυλακή μας δὲν ἔχει ἑλληνικὲς ἐξόδους, διότι καὶ τὸ οἰκοδόμημά της ὁλόκληρο δὲν εἶναι ἑλληνικό. Ἡ μοναδικὴ ἔξοδός μας δρίσκεται μέσα σ' ἐμᾶς τοὺς ἴδιους. Ἦν ἀνακαλύψουμε τὴν χαμένη σήμερα ψυχή μας καὶ ἄν ξαναδροῦμε τὸ σκοτεινιασμένο σήμερα πνεῦμα μας, αὐτὸ καὶ μόνο θὰ εἶναι ἀρκετὸ γιὰ νὰ γιγαντωθοῦμε καὶ πάλι καὶ νὰ ἀποτινάξουμε μὲ τὴν ἔγερσή μας σὰν χάρτινο πύργο τὸ φρούριο ὅπου μᾶς ἔχουν ἐγκλείσει, ὁλόκληρο μαζὶ μὲ τὶς πόρτες —παγίδες του, εἴτε Δογματισμός, εἴτε Λογοκρατία, εἴτε Βουλησιοκρατία, εἴτε Μεσσιανισμὸς λέγονται.

<sup>\*</sup>Ας σκύψουμε, λοιπόν, κι ας πιοῦμε ἀπὸ τὴν πηγή μας τὸ ἀθάνατο νερό της. ᾿Ακόμη κι αν εἴμαστε ἤδη νεκροί, θὰ ἀναστηθοῦμε.

## ι. — Τὰ Συντάγματα τῆς ἐξουσίας

Η ύλοποίηση τῆς ἰδέας τῆς Δικαιοσύνης ἀπὸ τὴν ἀνθρώπινη θέληση (ὁμαδικὴ ἢ ἀτομικὴ), ὑπὸ τύπον ὁμαδικοῦ καὶ ἀτομικοῦ τρόπου ζωῆς ἢ γραπτῶν θεσμῶν, νόμων, «συμβάσεων», ἢ ἀτομικῆς ἠθικῆς, ἀκόμα καὶ στὴν τελειότερη μορφή της ὑποδιδάζει τὴν ἀξία της καὶ περιορίζει τὴν καθολικὴ ἰσχύ της. Γι' αὐτὸ καὶ ἡ θέληση σὰνπηγὴ Δικαίου, δηλαδὴ ἡ ἔννομη θέληση, παράγει Δίκαιο ποὺ ὑπόκειται σὲ μεταδολὴ καί, μὲ τὴν πάροδο τοῦ χρόνου, σὲ ἀφανισμό. (α)

Καὶ ὅσον ἀφορᾶ μὲν τὴν ἐξουσιαστικὴ κοινωνία καὶ τὶς ἐσωτερικὲς δυνάμεις ποὺ ρυθμίζουν τὴν ὕπαρξή της, ἡ ὑλοποίηση τῆς ἰδέας τοῦ Δικαίου ἀπὸ τὴν ἔννομη θέληση εἶναι νοητὴ καὶ ἀναγκαία σὲ κάθε στιγμὴ «ζωῆς» τοῦ ἐξουσιαστικοῦ σχηματισμοῦ. Διότι στὴν προκειμένη περίπτωση ἡ ἔννομη θέληση ταυτίζεται μὲ τὴ θέληση τῆς ἐξουσίας. "Οσον ἀφορᾶ, ὅμως, τὸ "Εθνος, ποὺ εἶναι ἱστορικὴ πολιτιστικὴ ὀντότητα, ἡ ὑποταγή του στὴν ἔννομη θέληση μιᾶς πρόσκαιρης φάσεως τῆς πολιτικοκοινωνικῆς ἐξελίξεως αὐτόματα ταυτίζει τὴν δράση του καὶ τὴν τύχη του μὲ τὴν ὀλιγόχρονη ὁπωσδήποτε φάση τῆς ἰσχύος τῆς ἔννομης θελήσεως τῆς ἐξουσίας, ποὺ ἐπικρατεῖ κατὰ τὴν ὑπ' ὄψιν φάση.

Εἶναι ἀδιανόητο, συνεπῶς, μία θέληση ἐκπηγάζουσα ἀπὸ τἰς ἰ-διοτυπίες (ἐξουσιαστικὲς συνθῆκες) μιᾶς συγκεκριμένης χρονικῆς φάσεως, νὰ ὑποτάξη καὶ εὐθυγραμμίση πρὸς αὐτὲς τὸ παρὸν καὶ τὸ μέλλον τοῦ Ἦθνους. Εἶναι σὰν νὰ ὑποχρέωνε ἕνα βρέφος τὸν πατέρα του νὰ τραφῆ κι αὐτὸς μόνο μὲ γάλα, ἢ σὰν νὰ καθώριζε ὁ ἐκάστοτε μαθητὴς στὸν δάσκαλο τὴν ὕλη καὶ τὴ μέθοδο διδασκαλίας.

Καὶ κατὰ λογικὴ συνέπεια, τὰ ἐξουσιαστικὰ προϊόντα τῆς ἔν-

<sup>(</sup>α) Βλέπετε σχετικά στο κλασσικό ἔργο του Rudolf Stammler. «Lehrbuchder Rechtsphilosophie», Berlin und Leipzig 1928, §§ 1 - 48.

νομης θελήσεως —θεσμοί, νόμοι, Σύνταγμα (Φ) κλπ.—, δὲν ἔχουν ἰσχὸ σ' ὅ,τι ἀφορᾶ τὴν ἱστορικὴ ὀντότητα Έθνος. Τὸ Έθνος «λειτουργεῖ» ὑπεχρονικά, μὲ βάση τὶς ἐπιβιώνουσες ἐκφράσεις τῶν θελήσεων ὅλων ἀνεξαιρέτως τῶν προϋπαρξάντων φορέων του, μ' ἄλλα λόγια ἀποτελεῖ τὴν συνισταμένη μιᾶς παραδόσεως, πολιτικῆς καὶ πνευματικῆς, τῆς ὁποίας ἡ διάρκεια «ζωῆς» ταυτίζεται μὲ τὴ διάρκεια ζωῆς τοῦ Έθνους. Οἱ θελήσεις αὐτὲς δὲν εἶναι μόνον ἔννομες, ἀλλὰ καὶ ἡθικὲς ἢ αὐθαίρετες.

"Αρα, γιὰ νὰ χρησιμοποιήσουμε τὸν κατεστημένο ὅρο, «Καταστατικὸς Χάρτης» τοῦ "Εθνους εἶναι ἡ ἱστορική του παράδοση καὶ τίποτε περισσότερο ἢ λιγότερο. Οἱ φορεῖς τῆς ἱδέας τοῦ "Εθνους συνυπάρχουν, δροῦν, σκέπτονται σὰν σύνολο, χάρη στὴ συνείδηση (ἀτομικὴ καὶ ὁμαδικὴ) ὅτι ἀποτελοῦν τὴν συνέχεια καὶ τοὺς κληρονόμους μιᾶς συγκεκριμένης σειρᾶς πνευματικῶν καὶ πολιτικοκοινωνικῶν γεγονότων, τὰ ὁποῖα ἐδημιούργησαν οἱ προηγηθέντες φορεῖς τῆς ἴδιας ἰδέας. Οἱ δεσμεύσεις τους, μ' ἄλλα λόγια, πηγάζουν ἀπὸ τὴν ἱστορία, καὶ ὅχι ἀπὸ τὴν ἔννομη θέληση τῆς ἐξουσίας. Πρόκειται γιὰ σκυταλοδρόμους καὶ ὅχι γιὰ δρομεῖς ἀτομικῶν ἀγωνισμάτων, ὅπως εἶναι π.χ. οἱ συνυπάρχοντες, δρῶντες καὶ σκεπτόμενοι μέσα στὸ πλαίσιο τῆς κοινωνίας.

Ή ὑπαγωγὴ τοῦ συνόλου τῶν φορέων τῆς ἰδέας "Εθνος στὴν ἔννομη θέληση, βάσει τῶν ἀνωτέρω, δὲν εἶναι νοητὴ οὔτε στὴν περίπτωση κατὰ τὴν ὁποία τὸ σύνολο αὐτὸ συμπίπτει μὲ τὸ σύνολο τῶν φορέων τῆς ἔννομης θελήσεως (= Ἐθνικὴ Πολιτεία). Καὶ τοῦτο, διότι, ὅπως εἴπαμε, ἡ παράδοση, σὰν δημιουργὸς τῆς ἱστορικῆς ὀντότητας Έθνος ἀποτελεῖται ἀπὸ γεγονότα ποὺ δὲν εἶναι προῖόντα μόνο τῆς σειρᾶς ἐννόμων θελήσεων τῶν προϋπαρξάντων, ἀλλὰ καὶ τῆς σειρᾶς τῶν μὴ ἐννόμων θελήσεων, δηλ. τῶν ἡθικῶν καὶ τῶν αὐθαιρέτων θελήσεων.

\* \* \*

Μὲ τὴν παραπάνω λογικὴ ἐμδάθυνση καταλήγουμε στὸ συμπέρασμα ὅτι ἡ ὕπαρξη Συντάγματος, σὰν Καταστατικοῦ Χάρτου καὶ ἐννόμου θεμελίου τοῦ Ἔθνους, ε Ἰναι ἀσυμδίδαστ ἡπρὸς τὴν ἴδια τὴν ἔννοια τοῦ Ἔθνους.

<sup>(</sup>α) Γιὰ τὸ ἐρώτημα ἄν τὸ Σύνταγμα, σὰν προϊὸν ἔννομης θελήσεως, μπορῆ ἡ δὲν μπορῆ νὰ ἀναβιβασθῆ πάνω ἀπὸ τοὺς κοινοὺς κανόνες Δικαίου, βλέπετε Roudolf Stammler, ἔνθ' ἀνωτ., § 64.

Πρῶτον, διότι ἡ πηγὴ τοῦ Συντάγματος, ἡ ἐξουσιαστικἡ ἔννομη θέληση μιᾶς μόνον φάσεως τῆς ζωῆς τοῦ ἔθνους καταργεῖ τὴν ἰσχὺ τῶν διαφορετικῶν ἐννόμων θελήσεων ποὺ προηγήθηκαν κατὰ τὶς ἄλλες φάσεις τῆς ἐθνικῆς ζωῆς. Καί, δε ὑ τερον, διότι ἡ ἐξουσιαστικὴ ἔννομη θέληση καταργεῖ τὸν ρόλο τῶν ὑπολοίπων, μἡ ἐννόμων, θελήσεων τοῦ ἐθνικοῦ συνόλου, ποὺ ἀναπτύσσονται καὶ εἴναι ζωντανὲς κατὰ τὴν ὑπ' ὄψιν φάση (ἡθικῆς καὶ αὐθαιρέτου θελήσεως). Καὶ στὴν πρώτη καὶ στὴ δεύτερη περίπτωση ἔχουμε ὑπο-διδασμὸ τῆς ἔννοιας ἔΕθνος.

Τὸ ἀσυμβίβαστο αὐτὸ ἐπιδεβαιώνεται πρακτικά, ἀπὸ τὸ ἱστορικό φαινόμενο, ὅτι ὅσο πιὸ ἔντονα ἐθνικὸ εἶναι τὸ σύνολο, τόσο λιγότερο ἔχει τὴν ἀνάγκη νὰ εὐθυγραμμίση τὴ ζωή του πρὸς τὸ Σύνταγμα, καί, ἀντίθετα, ἡ ὑπαγωγὴ τῆς ζωῆς τοῦ συνόλου στὸ Σύνταγμα είναι τόσο εὐχερέστερη καὶ ὁμαλώτερη, ὅσο τὸ σύνολο αὐτὸ δὲν παρουσιάζει ἔντονα τὰ χαρακτηριστικά τοῦ εθνους. Πραγματικά, τὸ μόνο Κράτος στὸν Κόσμο ποὺ δὲν εἶχε ποτὲ Σύνταγμα είναι ἀκριδῶς τὸ Κράτος ἐκεῖνο ποὺ διέπεται ἀπὸ τὴν ἰσχυρότερη καὶ ζωντανώτερη ἐθνικὴ παράδοση: Ἡ Μεγάλη Βρεταννία. (α) Καί, άφ' έτέρου, ή σημαντικώτερη, ἀπὸ ἄποψη χρονικῆς συνέχειας καί παραδοχής, περίπτωση έφαρμογής του θεσμού του Καταστατικου Χάρτη είναι τὸ Κράτος ἐκείνο, τὸ ὁποίο συγκροτήθηκε ἀπὸ ἐντελῶς ἀνομοιογενεῖς ἐθνικὰ ὁμάιδες, χωρίς καμμιὰ κοινή ἱστορική πολιτιστική παράδοση: Οἱ Ἡνωμένες Πολιτεῖες τῆς ᾿Αμερικῆς.(6) Στὰ ὑπόλοιπα Κράτη ἡ ἰσχὺς τῶν Συνταγμάτων παρουσιάζει άλεπάλληλες μεταπτώσεις, που αντικατροπτίζονται στην πράξη εἴτε μὲ συνεχεῖς ἀναθεωρήσεις τῶν συνταγματικῶν κειμένων, εἴτε μὲ φάσεις πλήρους καταργήσεως τῆς συνταγματικῆς νομιμότητας. Παρουσιάζεται έπίσης το φαινόμενο τῆς συντάξεως κειμένων Συνταγμάτων, τά όποῖα εἶτε ἐφαρμόζονται ἐν μέρει εἶτε δὲν ἐφαρμόζονται ποτέ, και μένουν πάντοτε στὰ «χαρτιά». (Υ) Σὲ τελευταία ἀνάλυση ὁ θε-

<sup>(</sup>α) Τὸ ἀγγλικὸ "Εθνος οὐδέποτε ἀπέκτησε Σύνταγμα. «Καταστατικὸς Χάρτης» τοῦ Κράτους τῆς Μεγάλης Βρεταννίας εἶναι ἡ ἐθνική του παράδοση, ἡ ἔδια ἡ ἱστορία του.

<sup>(</sup>δ) ή έφαρμογή του Συντάγματος των ΗΠΑ ήταν άδιατάρακτη άπό το 1789, δπότε καθιερώθηκε ταυτόχρονα μὲ τὴν ἴδρυση τοῦ ᾿Αμερικανικοῦ Κράτους. Ἦχιαν κατά καιρούς ἐλάχιστες ἀναθεωρήσεις διατάξεων. Οἱ ἀναθεωρήσεις αὐτὲς (12 περίπου) ἀποδίδονται στὸ γεγονὸς ὅτι οἱ ΗΠΑ ἔχουν ήδη δημιουργήσει κάποια ἐθνική παράδοση ποὺ ἀρχίζει νὰ ἐπηρεάζη τὴν ζωή τοῦ συνόλου καὶ τὴν ἱστορική πορεία του.

<sup>(</sup>γ) Χαρακτηριστική είναι ή περίπτωση τοῦ περίφημου Συντάγματος ποὸ συνέταξε δ Ἰωσήφ Στάλιν τὸ 1936. Τὸ Σύνταγμα αὐτό, ποὸ χαρακτηρίστηκε ἀπὸ τοὸς συνταγματολόγους σὰν τὸ λαμπρότερο καὶ δημοκρατικώτερο συνταγματικὸ κείμενο τῆς Ἱστορίας, ποτὸ δὲν ἀπέκτησε τὴν παραμικρή ἰσχύ.

σμός τοῦ Συντάγματος, ώς ἀσυμβίβαστος πρὸς τὶς ἀντότητες Εθνη, δὲν παίζει κανένα οὐσιαστικό ρόλο στὴν ἱστορικὴ διαδρομή τους μέσα στὸ Χρόνο.

## Ή περίπτωση τοῦ Νεώτερου Ελληνισμοῦ

"Αν ό θεσμός του Καταστατικού Χάρτη είναι ἀσυμβίβαστος πρός τὴν ἰδέα "Εθνος, ή ύπαγωγή της ζωής και της πορείας του Έλληνικου "Εθνους στην έξουσιαστική έννομη συνταγματική θέληση πού μορφοποιείται σὲ μιὰ οίαδήποτε φάση τῆς ίστορίας του είνα: θεωρητικά ἀπολύτως ἀδιανόητη καὶ πρακτικά ἀδύνατη. Καὶ τοῦτο, διότι τὸ Ἑλληνικό "Εθνος έχει σάν «καταστατικό» θεμέλιό του τό λαμπρότερο και μεγαλοπρεπέστερο παρελθόν, σὲ σύγχριση μ' ὅλα τὰ ἄλλα Ἔθνη τῆς Γῆς. Ἡ έλληνική παράδοση. ἡ Ἑλληνικότητα καί δ Έλληνικός Πολιτισμός, δέν είναι μόνον ή πνευματική καί πολιτική έγγύηση τοῦ Έλληνισμοῦ, άλλά καὶ ὁ μόνιμος, διαρκής πρακτικός κανόνας τῆς έθνικής του ζωής γιὰ τὸ παρόν καὶ τὸ μέλλον. Οἱ φορεῖς τής παραδόσεως αὐτής εἶναι, σὰν μέλη τοῦ συνόλου, πολιτικά καὶ ἰδεολογικά αὐτεξούσιοι, δὲν ἔχουν ἀνάγκη τῆς γραπτής ἔννομης συνταγματικής θελήσεως τής έξουσίας γιὰ νὰ έξασφαλίσουν τήν ζωή. τή λειτουργία καὶ τήν ἐπιείωση τοῦ ἐθνικοῦ τους συνόλου. Ἡ συντριπτική ἰστορική ἀπόδειξη της άλήθειας αύτης είναι το γεγονός δτι δ Έλληνισμός «λειτουργεί» σάν σύνολο δχι μόνο στίς περιόδους έσχύος ένὸς οίουδήποτε Καταστατικού Χάρτη, έξ δοων έχουν έφαρμοσθή έως τώρα στήν Έλλάδα, άλλά καί σὲ περιόδους ποὺ δὲν διέθετε κάν δικό του `Εθνικό Κράτος (Ρωμαιοκρατία, Τουρκοκρατία). Θὰ λέγαμε μάλιστα, δτι, ζσαίσα, δ Έλληνισμός λειτουργεί σάν σύνολο πολύ καλύτερα χωρίς δικό του Κράτος παρά μέ Κράτος (σάν τὸ αἰσχρό Νεοελληνικό).

Αύτὸ τὸ "Εθνος, ποὺ ὄχι άπλῶς ἐφάρμοσε, ἀλλὰ ἀνακάλυψε τὰ πιὸ ἔξοχα πολιτικά συστήματα που δημιούργησε έως τώρα ή πολιτική σκέψη τοῦ ἀνθρώπου, ποτὲ δὲν διανοήθηκε να ύποτάξη την δημόσια ζωή του στίς ἐπιταγὲς ἐνός γραπτοῦ καταστατικοῦ κειμένου - προϊόντος της ἔννομης θελήσεως μιᾶς οἰασδήποτε ἐξουσίας. 'Απὸ τὴν 'Αθηγαϊκή. Πολιτεία έως τὶς ἄλλες πόλεις - κράτη ἢ συμπολιτείες τῆς Κλασσικῆς Ἑλλάδας καὶ ἀπὸ τὸ Μακεδονικὸ Βασίλειο τοῦ Φιλίππου καὶ τοῦ Μεγάλου ᾿Αλεξάνδρου ἕως τδ πολιτικοδιοικητικό πρότυπο της Έλληνικής Κοινότητας ἐπὶ Τουρκοκρατίας οί Ελληνες ἔζησαν καὶ ἔδρασαν σὰν πολιτικά σύνολα, μὲ βάση τὶς ἀρχὲς καὶ ἰδέες ποὸ συνεχώς παρήγαν και δημιουργούσαν χωρίς ποτέ νά τίς «παγώνουν» μέσα στό κείμενο ένός Συντάγματος. Γι' αύτο οἱ θεσμικοὶ έλληνικοὶ νόμοι, ἄν μεταδάλλονταν σὲ γραπτούς. διατηρούσαν την αύτοτέλεια καί την άνεξαρτησία τους μεταξύ τους, δὲν ἐντάγθηκαν ποτὲ μέσα σὲ ἕνα καὶ ένιαῖο τεχνικὸ πλαίσιο. Τὸ ένιαῖο πλαίσιο τῶν θεσμῶν ήταν ή ίδια ζωή της Πολιτείας, ή άγραφη και άδέσμευτη νομικά. Και ΐσως ή 6αθύτεργ, πηγή του δυναμισμού και τής άκατάβλητης ίκανότητας πρός ἐπιβίωσιν τοῦ Έλληνισμού είναι τὸ γεγονὸς δτι ή πολιτική του ζωή δὲν κρυσταλλώθηκε ποτὲ μέσα σὲ κατεστημένα σχήματα, άλλά άναπτυσσόταν πάντοτε άδίαστα καὶ άντικονφορμιστικά, άντλώντας τη δύναμή της άπό τὸ ίδιο τὸ ίστορικό γίγνεσθαι. Καὶ γενικά ή νομολογία τοῦ Έλληνικού Δικαίου, άστική, καὶ ποινική, άπό τὰ πανάρχαια χρόνια ποσοτικά είναι έλάγιστη, σὲ σύγκριση μὲ ἄλλα Δίκαια. ὅπως τὸ Ρωμαϊκό, τὸ Ἑδραϊκό, τὸ νεώτερο Εύρωπαϊκό κλπ. Ὁ Ἑλληνισμός στηριζόμενος ἀνέκαθεν στόν ἄγραφο νόμο, την τιμή καὶ τὴν λατρεία τῆς  $\,$  ίδέας τῆς  $\,$   $\Delta$ ικαιοσύνης  $\,$  (θεά  $\,$   $\,$   $\Delta$ ίκη) δὲν ὑποτάσσεται, άλλὰ  $\,$  οδτε ύποτάσσει, έξουσιαστικά, μέσα σ' ἕνα γραπτό (αύθαίρετο καὶ δογματικό) νομικό πλαί σιο τη ζωή του, άτομική καὶ δημόσια.

Ό ἐντελῶς ξένος πρὸς τὴν ἑλληνική πολιτική παράδοση θεσμὸς τοῦ Συντάγματος εἰσήχθη στὴν Ἑλλάδα ἀπὸ τὸ λογοκρατούμενο φραγκολεβαντίνικο Κατεστημένο ποὸ σχηματίσθηκε ἀπὸ διάφορα ξενοκρατικὰ στοιχεῖα ποὸ κατέφθασαν στὸν ἑλληνικὸ χῶρο ἀμέσως μετὰ τὴν ἔκρηξη τῆς Ἐπαναστάσεως τοῦ 1821. Πρόκειται γιὰ καθαρή ἀπομίμητη θεσμοῦ ποὸ ἴσχυε σὲ διάφορα Κράτη τῆς Εὐρώπης, ὅπως ἄλλωστε συμβαίνει μὲ τὸ σύνολο σχεδὸν τῶν θεσμῶν τοῦ Νεοελληνικοῦ Κράτους ἕως σήμερα. "Αλλωστε δλα σχεδόν τὰ Συντάγματα ποὸ καταρτίσθηκαν ἕως σήμερα στὴν 'Ελλάδα ἀποτελοῦν ἀπλὲς παραλλαγὲς ἢ καὶ πιστὲς ἑνίστε μεταφράσεις ξένων Συνταγμάτων. Οἱ γνήσιοι φορεῖς τῆς ἑλληνικής παραδόσεως ὄχι μόνο δὲν κατάλαβαν ποτὲ τὴν ἀνάγκη τοῦ Συντάγματος, ἀλλά καὶ ἔλαδαν ἐχθρική θέση ἐναντίον του.(α)

'Ίδοὐ πῶς ἐχτιμᾶ τὸν καταστρεπτικό ρόλο ποὺ ἔπαιξε στὴν νεογέννητη Νέα 'Ελλάδα, ἀμέσως μετὰ τὴν Ἐπανάσταση, ἡ εἰσαγωγή τοῦ θεσμοῦ τοῦ Συντάγματος, ὁ πιὸ πληροφορημένος μελετητής τοῦ Εἰκοσιένα, λαμπρὸς ἱστοριοδίφης Γιάννης Βλαχογιάννης:

«Ή Ιστορική δωδεκάχρονη -- ἐπισημότατη γιὰ τὶς μελλόμενες τύχες τοῦ έλληνικού λαού -- περίοδος τών χρόνων 1821 - 1832 θὰ μπορούσε νὰ συνοψισθή σ' ἕνα εἶδος παραμυθιοῦ, ποὺ τὸ τέλος του νἇναι τραγικό, ὅσο ἡ ἀρχή του ήταν ὅλη δνειρο, δλη έλπίδες και δαθειές χαρές γεμάτη. ή ίερη Ἐπανάσταση τοῦ Είκοσιένα πρόδαλε στή ζωή σὰν ἕνα θαμποχάραμα μουντό κι' ἀργό, ἀγουροξύπνημα λαοῦ ἀπὸ τὸν ταραγμένο του ὕπνο, ποὺ πατριῶτες ἰδεολόγοι, ἀφοῦ τὸν ἀφῆσαν αίῶνες νὰ ὀνειρευτῆ, θελήσανε νὰ τὸν κάμουνε νὰ βγῆ ξαφνικὰ ἀπὸ τὸν βαθὸ τὸν ὕπνο του, χωρίς νὰ τὸ συλλογισθοῦν ἄν εἶχε φθάσει ἡ ώρα. Ὁ λαὸς τότε ὀρθὸς τινάχθηκε, καὶ τὄνειρο ἔργο τὄκαμε, ζωὴ λαμπρὴ γεμᾶτο, καὶ τ' ἀνάστησε, καὶ τὅδειξε τρανό και κοσμοθάμαστο και με το αίμα του τόθρεψε, και το γιγάντωσε, παληχάρι τρυφερό, που χρειαζόταν διμως τώρα, χάποιον όδηγό σοφό, δάσχαλο νὰ τ' δρμηνέψη. ΤΗρθε λοιπόν δ Δάσκαλος, ήρθε δ Πατέρας και το πήρε από το χέρι, και τοῦ ἄνοιξε τὰ μάτια στὸ φῶς τ' ἀληθινό, στὸ νόμο και στὴν τάξη. » Υστερα κάτι σὰ σκιάχτρο ξαφνικό, σὰ φθονερὸς βραχνᾶς, σὰν ἄδικη κατάρα πλάχωσε τὰ στήθια τοῦ νεοφώτιστου παληχαριοῦ, τοῦ τάραξε τὸ νοῦ, χαὶ τδροιξε σὲ δρόμους κακοτράχαλους, όπου πλανήθηκε, κι ἔφτασε στὴν ἄκρη τοῦ χαμοῦ. Τοῦ δραχνά έχείνου τόνομα — ὄνομα και πράμα ξωτικό, ἀπὸ τὴ Φραγκιὰ φερμένο ήτανε: Σ ύ ν τ α γ μ α. Γιὰ ν' ἀφήσουμε τὴν ποιητική μεταφορά, δὲν εἶναι ἀνάγχη νὰ ζητήσουμε νὰ μάθουμε τί λέγαν ἐχεῖνοι, ποὺ μᾶς χουδαλήσαν τὸν ξενό-

<sup>(</sup>α) 'Ο Κολοποτρώνης γράφει: «ἄπουεν ὁ πόσμος τὸ Σύνταγμα καὶ δὲν ἢξερεν ὅτι εἶναι σύντριμμα». («Διήγησις συμβάντων τῆς 'Ελληνικῆς Φυλῆς», ἔκδ. Πάπυρος Πρέςς, σ. 188). 'Ο Μακρυγιάννης ποὺ παρασύρθηκε ἀπὸ τοὺς Α. Μαυροκορδᾶτο, Ι. Κωλέτη καὶ Α. Μεταξᾶ καὶ πρωτοστάτησε στὴν ἐπανάσταση τῆς βης Σεπτεμβρίου μὲ αἴτημα τὴν χορήγηση Συντάγματος, ὅταν κατάλαβε ὅτι τὸ περιπόθητο Σύνταγμα δὲν ἦταν ἡ πανάκεια τῶν ἐθνικῶν δεινῶν ἀλλὰ ἀντίθετα ἡ ἀπαρχὴ νέας κακοδαιμονίας, ἔγραψε τὰ ἐξῆς: «Βγαίνουν οἱ ἄλλοι πάλι: «νόμους συνταματικοὺς πρέπει νἄχωμεν νὰ πᾶμε 'μπρός». Φθάνει πλέον ὁ δόλος καὶ ἡ ἀπάτη! Καὶ σεῖς οἱ ἄλλοι μᾶς καταντήσατε μ' αὐτὰ σὰν τὴν καλαμιὰ στὸν κάμπο. Χορτάσαμε πλέον λευτερία συνταματικὴ ἀπὸ τοὺς "Αγγλους καὶ Γάλλους(...). 'Απ' αὐτὰ δλα ἡ πατρίδα κλονίζεται, ἀπὸ τὶς ὁδηγίες τὶς πατρικὲς τῶν Πρέσβεων καὶ τῶν δικῶν μας ξενολατρῶν». («'Απομνημονεύματα», ἔκδ. Ι. Βλαχογιάννη σ. 356 - 357). Παρόμοιες θέσεις ἐξέφρασαν καὶ πολλοὶ ἄλλοι ἡγέτες τοῦ ἐπαναστατημένου Εθνους (Καραϊσκάκης, 'Ανδροῦτσος κλπ.).

φερτον αὐτὸ καρπό, ἄνθρωποι κι αὐτοὶ ξενομαθημένοι, γιὰ τὴν ὕποπτη σοφία τους, φαντασμένοι, γνωστοὶ μὲ τὄνομα Καλαμαράδες, ποὺ ὁ ἴδιος ὁ λαὸς ἄξια τοὺς τὸ κόλλησε καλύτερα νὰ ἰδοῦμε ὁ ἴδιος λαὸς ποιὰ ἰδέα σχημάτισε γιὰ τ' ἀκριδὸ αὐτὸ στολίδι, γιατρικὸ σωτήριο, δότανο μαγικό, σιδερόχορτο ἄσφαλτο, τετράφυλλο τριφύλλι ποὺ θἄνοιγε τῶν θησαυρῶν τὴν πόρτα, κουκοσκιάχτη ποὺ θἄδιωχνε τὰ κοράκια ἀπ' τὰ σπαρτά. Νά πῶς ἔννοιωθε ὁ λαὸς τὸ Σύνταγμα: Στὸν ἐμφύλιο πόλεμο τοῦ Πόρου, λίγο πρὶν ἀπὸ τὸ θάνατο τοῦ Καποδίστρια, οἱ ἐπαναστάτες τραγουδοῦσαν:

Ό Πόρος κι ἄν ἐκάηκε καὶ γίνηκε ντουμάνι, τὸ Σύνταγμα νἄναι καλά, καὶ πάλι τόνε φτειάνει.

»'Αφοῦ μετὰ τὸ θάνατο πάλι τοῦ Καποδίστρια, ποὺ οἱ συνταγματικοὶ συγκεντρωθήκανε στὰ Μέγαρα, ἀπερίγραπτες ήταν οἱ ἀρπαγές, οἱ τυραννίες τους κατὰ τῶν χωρικῶν. Ἡ ἐφημ. «'Ελπὶς» (26 Ἰουλίου 1849) γράφει γι' αὐτὴ τὴ συνταγματικὴ περίοδο τὴν παράξενη: «'Εντεῦθεν τὸ Σύνταγμα κατέστη τράπεζα πλουσιοπάροχος διὰ τοὺς πεινῶντας καὶ πλεονεκτοῦντας' τὸ κατέστησε δὲ τοιοῦτο αὐτὴ ἡ ἐξουσία, ἢτις προσκαλοῦσα τοιούτους ἀνθρώπους εἰς τὰ πράγματα, τοὺς κάμνει καθαρὰ νὰ ἐννοήσωσιν ὅτι ἡ συνταγματικὴ ἐποχὴ εἰναι ἐποχὴ ἀρπαγῆς καὶ λεηλασίας τῶν δημοσίων. ΘΟ Σύνταμας, ὡρὲ μπίρο μ', θέλει νὰ τρώη!», ἔλεγαν οἱ δπαδοὶ τοῦ Ταφὶλ Μπούζη τὸ 1832».

» Ό Τουρχαρβανίτης αὐτὸς χαπιτάνος —συνεχίζει ὁ Βλαχογιάννης— χυνηγημένος ἀπὸ τὴν πατρίδα του, ἡρθε βοήθεια τοῦ Κωλέτη (ἀρχηγοῦ τῶν συνταγματικῶν) στὰ Μέγαρα τὸ 1832 (...). Αμα οἱ συνταγματικοὶ τῶν Μεγάρων, νιχητές, μπήκανε στ' Αργος, χάνανε χι ἐχεῖ τὰ ἴδια. Ό συνταγματικὸς ποιητής 'Αλ. Σοῦτσος γράφει: «Τοῦ Περούχα οἱ πίθοι, τοὺς ὁποίους ἔσπασε τὸ μεθυσμένον Σύνταγμά μας εἰς Αργος...». Οἱ ληστὲς Ρουπαχιᾶς χαὶ Χουσιάδας ὅταν τὸ 1835 σὲ συμμορία ἀπὸ 50, διαπράξανε μιὰ τολμηρή ληστεία στή Ναύπαχτο, «ζήτω τὸ Σύνταγμα» φωνάζανε (ἐφημ. «Ἐθνιχή», 14 τοῦ Μάη 1835). Ἡ περίφημη στάση τῶν Σουλιωτῶν τοῦ 'Αγρινίου, στὸ 1836, ἔμεινε γνωστή μὲ τὄνομα «τὸ Σύνταγμα τοῦ Ζέρβα».

\*Σύνταγμα, λοιπόν, καταλήγει  $\delta$  Βλαχογιάννης, κατά τὴ λαϊκή ἀντίληψη, σήμαινε στάση, ἀναρχία, ρεμπελιό. Νὰ ἕνα δημοτικό τραγούδι, ληστρικό τῆς Δυτ. Έλλάδας (ἀνέκδ. συλλογή K. Χατζόπουλου):

Περικαλιώμα: στό Θεό κα! στὴν 'Αγιὰ Σωτήρα νὰ γίνη κάνα Σύνταμα, κάνα κακό σεφέρι νὰ ζώση ὁ Κούτρας τἄρματα κι ὁ Λέος τὸ σπαθί του νὰ πᾶμε ἀπάνω στὰ 6ουνά, ψηλὰ στὰ κορφοδούνια...(α).

» Ο Πολυζωίδης στή «Γεν. Ίστορία», τόμ. B, σελ. 1096 (ἔχδ. Κρέμου) γράφει γιὰ τήν ἔννοια τῆς λέξης στήν Hελοπόννησο χατὰ τή ληστεία τοῦ 1845: «Ἐν Hελοποννήσω πολυάριθμοι συμμορίαι ληστῶν ἤγον χαὶ ἔφερον τὴν χώραν. Hλεῖστοι δοοι οὐδὲν χαχουργήσαντες ήνοῦντο τοῖς λησταῖς πρὸς  $\Sigma$ ύν α  $\gamma$   $\mu$  α(...). Τοιοῦτοι ἐχ φιλησύχων πολιτῶν ἕνεχα πενίας εῖς τὸ «Σύναγμα» τραπέντες χαὶ εἶτα

<sup>(</sup>α) Οί Κούτρας καὶ Λέος ήταν λήσταρχοι.

καταδιωχθέντες ήσαν οἱ πλεῖστοι τῶν ληστρικὰς συμμορίας συστησάντων 'Ελλήνων. 'Έντεῦθεν τῶν τοῦ -Συνάγματος» ληστῶν ἐπληρώθη σύμπασα ἡ 'Ελλάς». (α)

Μά, μήπως, σχολιάζουμε έμεῖς, καὶ ή σημερινή Έλλάδα δέν είνα: «πεπληρωμένη» ἀπὸ τοὺς συνταγματικοὺς (ἢ συναγματικούς ς) ληστές;...

### \* \* \*

Πως λειτούργησε δ ξένος άλλά και άσυμδιβαστος πρός την ίδεα του 'Ελληνισμου θεσμός του Συντάγματος στό Νεοελληνικό Κράτος; "Ας κάνουμε έδω μιά σύντομη σύνοψη της συνταγματικής ίστορίας της Νεώτερης 'Ελλάδας, ίστορίας που είναι πολύ ευγλωττη και γαρακτηριστική:

- - Ή Α΄ Ἐθνική Συνέλευση της Ἐπιδαύρου (ἐλεγχόμενη ἀπὸ τὰ δργανα της Ξενοκρατίας) ψηφίζει την 1η Ἰανουαρίου 1822 τὸ πρῶτο Σύνταγμα, γιὰ νὰ ἀποδείξη στὸν
  «πεπολιτισμένον κόσμον», ὅτι ἡ Ἐπανάσταση δέν ήταν μιὰ ἀπλή ἀνταροία, ἀλλὰ ἡ
  καθολική ἐξέγερση ἕνὸς πολιτικὰ ὥριμου λαοῦ. Τὸ Σύνταγμα αὐτό, ἀλλοπρόσαλλο
  καὶ ἐλαττωματικό, δὲν ἐφαρμόσθηκε.
- —Μετά ενα χρόνο (1823) συνέρχεται στὸ "Αστρος ή Β΄ "Εθνική Συνέλευση καὶ ψηφίζει άλλο Σύνταγμα, τὸν λεγόμενο Νόμον τῆς "Επιδαύρου». ἐπίσης ἐλαττωματικό, ποὸ δὲν ἐφαρμόσθηκε ποτέ.
- ---Μετά την δολοφονία τοῦ Καποδίστρια καὶ ἐν μέσω ἀναρχίας συνήλθε ή Ε΄ Ἐθνική Συνέλευση, ή ὁποία κατήρτισε τὸ Σύνταγμα της 15ης Μαρτίου 1831, τὸ γνωστὸ σὰν «ήγεμονικόν», ἀλλά ἐκ τῶν ὑστέρων δὲν ἀναγνωρίσθηκε οὕτε κὰν ἡ νομιμότητα της συγκροτήσεως της Ε΄ Ἐθνικής Συνελεύσεως.
- --Μετά την επιχύρωση της έχλογης τοῦ "Οθωνα ἀπό τὶς «Προστάτιδες Δυνάμεις», τὸ 1832, ή συνελθοῦσα ἀρχικὰ στὸ "Αργος καὶ μετακινηθεῖσα στὸ Ναύπλιο καὶ την Πρόνοια «Ἐθνική τῶν Ἑλλήνων Συνέλευσις» ἄρχισε την κατάρτιση νέου μοναρχικοῦ Συντάγματος «φυλαττομένων καὶ τῶν δικαιωμάτων τοῦ λαοῦ», ἀλλὰ τὸ συντακτικὸ ἔργο της διεκόπη, κατόπιν διακοινώσεως τῶν πρεσδευτῶν, ποὸ διέταξαν την κατάρτιση τοῦ Συντάγματος ἀμέσως μετὰ τὴν ἄφιξη τοῦ "Όθωνα. Ἡ Συνέλευση ὅμως διαλύθηκε δίαια ἀπὸ ἐναντίον της ἐπίθεση τοῦ λαοῦ καὶ ὡρισμένων στρατιωτικῶν, καὶ ἔτσι δὲν μπόρεσε νὰ περιμένη τὸν ἐρχομὸ τοῦ Βαυαροῦ πρίγκηπα.
- -- Ή «ἀπειθαρχία» τοῦ "Οθωνα ὤθησε τὶς Προστάτιδες Δυνάμεις νὰ ὑποδαυλίσουν τὴν Ἐπανάσταση τῆς 3ης Σεπτεμβρίου 1843 μὲ αἴτημα τὴν κατάρτιση Συντάγματος. Ἡ ὀνομασθεῖσα «ἡ τῆς Γ΄ Σεπτεμβρίου ἐν ᾿Αθήναις Ἐθνικὴ Συνέλευσις» ψήφισε στὶς 21 Φεβρουαρίου 1844 τὸ νέο Σύνταγμα (ἀντίγραφο τοῦ γαλλικοῦ Συντάγματος) ποὸ τηρήθηκε μόνο κατὰ τὸ γράμμα του ἐνῶ στὴν οὐσία του δὲν ἐφαρμόσθηκε ποτέ.
- -Μετά την ανατροπή του "Οθωνα το 1862 ή ονομασθείσα «Β΄ εν 'Αθήναις 'Έθνική Συνέλευσις των Έλλήνων» ανέθεσε σε επιτροπή την κατάρτιση Συντάγματος, το σχέδιο

<sup>(</sup>α) Ν. Κασομούλη. Ενθυμήματα Στρατιωτικά», ἔκδ. Γιάννη Βλαχογιάννη, τόμ. Γ., σ.σ. 619-621.

- τοῦ ἀποίου ἄρχισε νὰ συζητήται στή Βουλή μὲ τόσο δραδύ ρυθμό, ὥστε ὁ νέος Βασιλιᾶς Γεώργιος Α΄ ἀπηύθυνε στή Βουλή, στὶς 6 'Οκτωδρίου 1864, διάγγελμα ζητώντας τὴν ψήφιση μέσα σὲ δέκα μέρες καὶ ἀπειλώντας ὅτι ἀλλοιῶς θὰ ἐγκαταλείψη τὴν Έλλάδα. Ἔτσι ἡ Βουλή «ἄρον ἄρον» τὸ ψήφισε, καὶ ὁ Γεώργιος ἀφοῦ τροποποίησε ώρισμένες διατάξεις, τὸ δημοσίευσε στὶς 16 Νοεμδρίου 1864.
- ---Μετά τὴν στρατιωτική Ἐπανάσταση τοῦ 1909, ἔγινε ἀναθεώρηση τοῦ Συντάγματος ἀλλά κρίθηκε ἄκυρη, ἡ δὲ κυδέρνηση, διαλύθηκε καὶ τέλος μὲ νέες ἐκλογὲς προῆλθε ἡ Β΄ ἀναθεωρητική Βουλή καὶ ἔκανε τὴν ἀναθεώρηση (1 Ἰουνίου 1911).
- ---Τὸ Σύνταγμα αὐτὸ ἀποτέλεσε τὴν ἀφορμὴ τῆς μεγάλης ἐξουσιαστικῆς κρίσεως, τοῦ Διχασμοῦ, διότι ἀπὸ τὸ 1915 ὁ Βενιζέλος ἀμφισδήτησε τὴν ἐρμηνεία ὡρισμένων διατάξεων σχετικῶν μὲ τὴν ἔκταση τῶν ὅασιλικῶν ἀρμοδιοτήτων. "Όταν ἐπεκράτησε ὁ Βενιζέλος οἱ διατάξεις αὐτὲς ἀνεστάλησαν.
- --Μετά τὴν ἐπιστροφὴ τοῦ Κων)νου (1920) ἡ Βουλὴ αὐτοανακηρύχθηκε σὲ συντακτικὴ αὐτοανομασθεῖσα «Γ΄ ἐν ᾿Αθἡναις Συντακτικὴ Συνέλευσις τῶν Ἑλλήνων» καὶ ἐπελήφθη τοῦ ἔργου τοῦ καταρτισμοῦ τοῦ νέου Συντάγματος ἀλλὰ μὲ τόσο βραδὸ ρυθμό, ὥστε μέχρι τῆς διαλύσεώς της (1922) 5 6 μόνον ἄρθρα εἶχαν ψηφισθῆ.
- Ἡ Ἐπανάσταση Πλαστήρα Γονατᾶ ἀνέδειξε μὲ ἐκλογὴ τὴν «Δ΄ ἐν ᾿Αθήναις Συντακτικήν Συνέλευσιν τῶν Ἑλλήνων», ἡ ὁποία ὕστερα ἀπό μακρὲς καὶ θυελλώδεις συζητήσεις, ἀπεφάσισε τὴν ἔκπτωση τῆς Δυναστείας καὶ τὴν καθιέρωση τῆς Δημοκρατίας μὲ ψήφισμα, ἀλλὰ δὲν πρόλαβε καὶ νὰ ἐπικυρώση τὸ σχετικὸ Σύνταγμα, διότι σημειώθηκε τὸ κίνημα τοῦ στρατηγοῦ Θ. Πάγκαλου. Ἡ Συνέλευση «ἐκοῦσα ἄκουσα» ἔδωσε ψῆφο ἐμπιστοσύνης στὸν Πάγκαλο καὶ κατήρτισε μέσω ἐπιτροπῆς της ἄλλο Σύνταγμα, τὸ ὁποῖο ὁ Πάγκαλος αὐθαίρετα τροποποίησε καὶ δημοσίευσε στὶς 29 Σεπτεμβρίου 1925, διαλύοντας συγχρόνως τὴ Συνέλευση.
- -Ό Κονδύλης ποὺ ἀνέτρεψε τὸν Πάγκαλο, δημοσίευσε τὸ Σύνταγμα αὐτό, ὡς εἴχε προτοῦ τροποποιηθή, ἀλλὰ ταυτόχρονα προκήρυξε ἐκλογὲς Βουλής στὴν ὁποία ἀνέθεσε τὴν ἀναθεώρηση καὶ ἔτσι ἡ ἀναδειχθεῖσα Βουλή κατήρτισε ἄλλο Σύνταγμα ποὸ δημοσιεύθηκε στὶς 2 Ἰουνίου 1927.
- ---Μετά τὴν καταστολὴ τοῦ κινήματος τῆς 1ης Μαρτίου 1935 ἡ Κυβέρνηση μεταβλήθη. κε ἀπό κοινοβουλευτικὴ σὲ ἐπαναστατικὴ καὶ ἀναθεώρησε ἡ ἴδια τὸ Σύνταγμα.
- Ή προελθούσα ἀπό τὶς ἐκλογὲς τῆς 9 Ἰουνίου 1935 Βουλή ἐξέδωσε σειρὰ συντακτικών πράξεων ποὺ τροποποιούσαν οὐσιαστικὰ τὸ Σύνταγμα, ἀλλὰ ἡ νέα ἐπανάσταση τοῦ Κονδύλη προκάλεσε τὴν ἄμεση ἔκδοση ἀπό τὴ Βουλή ψηφίσματος, μὲ τὸ δποῖο καταργήθτκε τὸ πολίτευμα τῆς ἸΑδασίλευτης Δημοκρατίας καὶ μεταδλήθηκε σὲ Βασιλευόμενη, μὲ τὴν ἐπαναφορὰ σὲ ἰσχὸ τοῦ Συντάγματος 1864/1911.
- —Μετά την ἄφιξη τοῦ Γεωργίου Β΄ ἐξελέγη  $\hat{\eta}$  «Γ΄ ᾿Αναθεωρητική Βουλή τῶν Ἦληνων», στίς 2 Μαρτίου 1936, ἀλλὰ δὲν μπόρεσε νὰ καταρτίση νέο Σύνταγμα μέχρι τῆς  $4\eta$ ς Αὐγούστου ὁπότε ὁ I. Μεταξᾶς ἐπέδαλε τὴν δικτατορία.
- --Μετά την ἀπελευθέρωση ἐξελέγη στὶς 31 Μαρτίου 1946  $\eta$  «Δ΄ 'Αναθεωρητική Βουλή», ἀλλά δὲν συνέταξε κανένα Σύνταγμα, μέχρις ὅτου  $\eta$  Βουλή ποὺ προηλθε ἀπό τὶς ἐκλογὲς της  $9\eta$ ς Σεπτεμβρίου 1951 ψήφισε νέο Σύνταγμα ποὺ ἴσχυσε ἀπὸ την  $1\eta$  'Ιανουαρίου 1952. Τὸ Σύνταγμα αὐτὸ μετά τὸ 1960 ἔγινε στόχος ἐπικρίσεων.
- -Τό στρατιωτικό καθεστώς της 21ης 'Απριλίου 1967 κατάρτισε δύο νέα Συντάγματα (1968 καὶ 1973) ποὺ δὲν ἐφαρμόσθηκαν ποτέ.
- Ή Μεταπολίτευση τοῦ 1974 ἐπανέφερε ἀρχικὰ σὲ ἰσχὸ τὸ Σύνταγμα τοῦ 1951, ἀλλὰ χωρὶς τὶς διατάξεις περὶ πολιτεύματος καὶ τέλος τὸ 1975 κατάρτισε καὶ δημοσίευσε τὸ ἰσχὸον μέχρι σήμερα Σύνταγμα.

Αὐτή ή «συνταγματική ίστορία τής Νεωτέρας Έλλάδος» είναι, λοιπόν, μιὰ χωμικοτραγική ίστορία, μὲ στοιχεῖα ποὺ προχαλοῦν τὰ γέλια καὶ μὲ στοιχεῖα ποὺ προχαλοῦν τὰ κλάματα. "Ντουζίνες» συνταχτικῶν συνελεύσεων καὶ ἀναθεωρητικῶν δουλῶν. ποὺ ἄλλοτε δὲν κάνουν τίποτε καὶ ἄλλοτε φτιάχνουν «ντουζίνες», ἐπίσης Συνταγμάτων. συνταγματικῶν ἀναθεωρήσεων, συνταχτικῶν πράξεων καὶ ψηφισμάτων ποὺ δὲν ἐφαρμόζονται ποτέ, ἢ ἐφαρμόζονται ἐν μέρει ἢ ἀναχατεύονται τὸ ἕνα μὲ τὸ ἄλλο σὰν ρώσικη σαλάτα, ἀνάλογα μὲ τὶς στιγμιαῖες ἀνάγκες τοῦ Κατεστημένου. Μέσα σ' ἕνα δργιο «συντακτικοῦ χυνισμοῦ» τῆς φραγκολεδαντίνικης ἐξουσιαστικῆς κάστας, ἡ «συνταγματικότητα» γίνεται κλωτοσοκούφι στὴν 'Ελλάδα, ἐνῶ ὁ 'Ελληνισμός τελείως ξένος πρός τὰ συμβαίνοντα, καλεῖται ἐκάστοτε νὰ νομιμοποιῆ ἐκ τῶν ὑστέρων κανόνες καὶ τύπους ποὺ πάντοτε δὲν ἐκπηγάζουν ἀπὸ τὴν παράδοσή του, ποὺ πάντοτε ἀποτελοῦν ἀντιγραφὲς κανόνων καὶ τύπου ἄλλων 'Εθνῶν καὶ ποὺ πάντοτε ποδοπατοῦνται.

'Αλλά πῶς νὰ «ριζώση» και νὰ λειτουργήση δμαλά μέσα στοὺς κόλπους τοῦ 'Ελληνικοῦ Έθνους ἕνα οἰοδήποτε Σύνταγμα ἀπὸ τὴν πληθώρα ποὺ καταρτίσθηκαν, ὅταν ἡ ἐξουσιαστικὴ ἔννομη θέληση ποὺ τὸ θεσπίζει δὲν εἶναι ἑλληνικὴ ἀλλά ξένη; Καὶ πῶς νὰ γίνουν κτῆμα τῆς συνειδήσεως τοῦ "Εθνους οἱ διάφορες διατάξεις του ὅταν δὲν ἔχουν καμμιὰ σχέση μὲ τὸ παρελθὸν τοῦ 'Ελληνισμοῦ καὶ τὴν ἀντίληψή του γιὰ τὴν πολ:τική, τὴ διοίκηση καὶ γενικὰ τὴ δημόσια καὶ ἰδιωτική ζωή;

Γιατί νὰ λειτουργήση διμαλά δ «πλουραλιστικός κοινοδουλευτισμός», δταν τὸ ξένο αὐτό φροῦτο ποὺ διασπᾶ τὸ "Εθνος, ἔρχεται σὲ πλήρη σύγκρουση μὲ τὴν πατροπαράδοτη έλληνική άρχη της πολιτικής ένότητας; Καί γιατί να λειτουργήση άνευ διακοπής αὐτὸ ἢ οἱοδήποτε ἄλλο σύστημα, ὅταν ὁ Ἑλληνισμὸς ὄχι μόνον ἐφήρμοσε ἀλλὰ καὶ ἀνακάλυψε 8λα άνεξαιρέτως τὰ γνωστὰ πολιτικὰ συστήματα; Γιατί νὰ ριζώση καὶ μέσα στις χαρδιές τῶν Ἑλλήνων ή ἀρχή τῆς ἰσότητας χαι τοῦ ἀριθμοῦ (πλειοψηφίας), δταν δλόκληρη ή έλληνική πολιτική παράδοση (άπο τήν 'Αθηναϊκή Δημοκρατία μέχρι τήν Έλληνική Κοινότητα της Τουρκοκρατίας) ἀπορρίπτη καὶ δδελύσσεται την έδραίικη αὐτή άρχη και θεοποιή την έκ διαμέτρου άντίθετη τής Δικαιοσύνης (στις υποχρεώσεις καὶ τὰ δικαιώματα) καὶ τῆς ποιότητας - ἀξίας; Γιατί νὰ ἀσπασθῆ δ 'Ελληνισμός τὴν ἀρχὴ τῆς διακρίσεως τῶν ἐξουσιῶν (νομοθετική, ἐκτελεστική. δικαστική καί... Τύπος!), δταν οὐδέποτε ἴσχυε στὴν Ἑλλάδα τέτοια διάχριση, ἐνῶ ἀντίθετα ἡ Πολιτεία νοήθηκε πάντοτε σὰν ἕνας καὶ ἀδιάσπαστος ὀργανισμός; Γιατί νὰ μήν καταντήση στήν πράξη χυνισμός ή ἐπαγγελματοποίηση ἢ ή μονιμότητα τῶν λειτουργῶν τῆς Πολιτείας δταν σύμφωνα μὲ τὴν ελληνική παράδοση δὲν νοῆται ἔμμισθη ἡ δημόσια λειτουργία, άλλά, ἀντίθετα, ἄνευ ώφελημάτων προσφορά, θυσία πρό τὸ σύνολο; Γιατί νὰ χρειάζεται ὁ "Ελληνας «συνταγματικήν κατοχύρωσιν» τῶν ἐλευθεριῶν του, ὅταν τὸ ὁπέρτατο αὐτὸ ἰδανικὸ του τὸ κατακτᾶ πάντοτε, σὰν ἄτομο ἢ σὰν σύνολο, μὲ ἀγῶνα καὶ δράσκ καὶ ὄχι μὲ Συντάγματα (πού, ἄλλωστε, ποτὲ δὲν τοῦ τὸ ἐξασφαλίζουν);

Καὶ γιατί, τέλος, -γιὰ νὰ μὴν συνεχίσουμε τὴν ἀτέλειωτη καταγραφή δλων τῶν ἀντιφάσεων μεταξύ τῶν ἀρχῶν τῶν διαφόρων συνταγματικῶν διατάξεων καὶ τῆς ἑλληνικῆς παραδόσεως— νὰ μὴ καταντᾶ ὁπερέττα καὶ κωμικοτραγικὴ ἱστορία αὐτὸς τοῦτος ὁ θεσμός τοῦ Συντάγματος, ἀπὸ τότε ποὺ ἐπεδλήθη στὸν Ἑλληνισμὸ ἔως σήμερα, δταν εἶναι ὄχι μόνο ξένος καὶ ἀντίθετος πρὸς τὴν ἑλληνικὴ παράδοση, ἀλλὰ καὶ ἀποδλέπη σὲ τελευταία ἀνάλυση στὴν ὑποταγὴ τοῦ Ἑλληνισμοῦ σὲ μιὰ ἐξουσιαστικὴ ἔννομη θέληση τῆς στιγμῆς, ὑποδαθμίζοντας τὴν ἀνάγκη τῆς ἡθικῆς θελήσεως -ποὸ δὲν ταυτίζεται ποτὲ μὲ τὴν ἔννομη- καὶ ὁποιασδήποτε ἄλλης μὴ ἔννομης θελήσεως στὴ δράση γιὰ τὴν ἐπιδίωση καὶ προκοπὴ τοῦ Ἑλληνικοῦ  $^*$ Εθνους;

Στὸ κάτω - κάτω μιὰ ἀπὸ τὶς χαρακτηριστικώτερες ἐκδηλώσεις τοῦ δυναμισμοῦ τοῦ

Έλληνισμού είναι ή συνήθειά του νὰ γελοιοποιή δ,τι είναι ψεύτικο καί ξένο πρός κύτόν!...

Δὲν ἔχει λοιπόν ἀνάγχη ἐξουσιαστιχῶν Συνταγμάτων ὁ Ἑλληνισμός, γιὰ νὰ ζῆ καὶ νὰ μεγαλουργῆ, ὅπως δὲν αἰσθάνθηκε ποτὲ τὴν ἀνάγχη Συνταγμάτων ὅταν μεγαλουργοῦσε. χωρὶς νὰ ἰσχύη ὁ θεσμὸς αὐτὸς στὴ ζωὴ του. Καταστατικὸς χάρτης τοῦ Ἑλληνισμοῦ καὶ ἀστείρευτη πηγὴ τῆς ζωῆς του εἶναι ἡ παράδοση καὶ ἰστορία του, δηλασή ὅἴδια ἡ Ἑλληνικότητα καὶ ὁ Ἑλληνικὸς Πολιτισμὸς σὰν παρελθόν, σὰν παρὸν καὶ τὰν μέλλον (δέον). Καὶ ὁ Καταστατικὸς αὐτὸς Χάρτης του, ποὑ εἶναι τὸ λαμπρότερο Σύνταγμα» ἐξ ὅσων ἔχουν ἐπινοἡσει ἡ μποροῦν νὰ ἐπινοἡσουν οἱ διάφοροι ἐξουσιαστὲς τῆς Γῆς, ἔχει περιφροντθῆ, ποδοπατηθῆ, κουρελοποιηθῆ βάναυσα ἀπὸ τὸ ἄθλιο καστικὸ καὶ διεθνιστικὸ Νεοελληνικὸ Κράτος. "Αν «ἐπαναφερθῆ σὲ ἰσχὸ» καὶ καταλάδη τὴ θέση τῶν Συνταγμάτων σὰν ὑπέρτατος ἄγραφος νόμος καὶ θεμέλιο τῆς Ἑλληνικῆς Πολιτείας, τὸν μέλλον τοῦ Ἑλληνισμοῦ θὰ εἶναι ἕνα λαμπρὸ Ἑλληνικὸ Μέλλον, πρότυπο καὶ ἰδανικὸ γιὰ ὅλα τὰ "Εθνη, ὅπως παγκόσμιο πρότυπο καὶ ἰδανικὸ εἶναι καὶ τὸ 'Ελληνικὸ Παρελθόν.

# ια. - Τὸ παραμύθι τοῦ Παρλαμέντου

Α νεξαρτήτως τοῦ γεγονότος ὅτι οἱ Ἔλληνες, ϐέβαια, δὲν ἀνεκάλυψαν μόνο τὴ δημοκρατία, ἀλλὰ ὅλα τὰ πολιτεύματα, καὶ τὰ ἐφάρμοσαν οἱ ἴδιοι —καὶ εἶναι γνωστόν, ὅτι ἀπὸ τοὺς ἐκπροσώπους τῆς ἑλληνικῆς σκέψεως, ἀπὸ τὸν Ἡράκλειτο καὶ τὸν Πλάτωνα μέχρι τὸν ᾿Αριστοτέλη, κανεὶς δὲν καταφάσκει πρὸς τὴ Δημοκρατία, ἀλλὰ τὴν ἀπορρίπτουν προβάλλοντας σὰν πρότυπα ἄλλα συστήματα, τιμοκρατικὰ καὶ ἀριστοκρατικά, ὅπως ώρισμένες Πολιτεῖες τῆς Κρήτης, τὴν Σπάρτη κλπ. —ἄς ἐξετάσουμε τὴν ἑλληνικότητα τοῦ Κοινοβουλευτισμοῦ, ἄς δοῦμε δηλαδὴ ἄν τὸ σύστημα αὐτὸ εἶναι πολίτευμα μὲ ἰδεολογικὸ χαρακτήρα ἴδιον ἢ παρόμοιο πρὸς τὴν Ἑλληνικὴ Δημοκρατία, καὶ δὴ τὴν ᾿Αθηναίων Πολιτεία, ὅπως ἰσχυρίζονται οἱ ἀπολογητές του.

Πρῶτ' ἀπ' ὅλα, πρέπει μὲ δυὸ λόγια νὰ ὑπενθυμίσουμε, ὅτι ἱστορικά, ὁ Κοινοβουλευτισμὸς ἐμφανίζεται στὴν Δυτικὴ Εὐρώπη σὰν πολιτικὸ προϊὸν τῶν ἑβραιογενῶν «ἀστικῶν» ἐπαναστάσεων στὴν ᾿Αγγλία καὶ τὴ Γαλλία, καὶ ὁλοκληρώνεται σὰν σύστημα ἀναπτύσσοντας θεσμοὺς καὶ τύπους ποὺ ἴσχυαν ἤδη στὰ φεουδαρχικὰ μεσαιωνικὰ καθεστῶτα (Παρλαμέντα). "Όταν οἱ δύο αὐτὲς χῶρες ἔγιναν παγκόσμιες ἰμπεριαλιστικὲς Δυνάμεις, «ἐξήγαγαν» τὸν Παρλαμενταρισμό, μέσω τῶν τοπικῶν ὀργάνων τους, στὶς χῶρες ποὺ ἤλεγχαν, μεταξὺ τῶν ὁποίων καὶ τὸ ἄθλιο Νεοελληνικὸ Κράτος, ποὺ συγκροτήθηκε κάτω ἀπὸ καθεστὼς Προστασίας, μετὰ τὴν μεγαλειώ-δη Ἐπανάσταση τοῦ Εἰκοσιένα. (α)

<sup>(</sup>α) 'Η ίστορική πολιτικοκοινωνική παράδοση τοῦ Νέου Έλληνισμοῦ δὲν ἔχει καμμιὰ σχέση μὲ τὶς ἀρχές τοῦ Κοινοδουλευτισμοῦ, οὕτε, γενικώτερα, τοῦ 'Αστισμοῦ, καὶ τὸ «πλασσάρισμα» τοῦ ξένου αὐτοῦ φρούτου στὴν ελληνική πολιτική «ἀγορὰ» συνάντησε δυσκολίες, μὲ ἀποτέλεσμα νὰ μὴν λειτουργήση ποτὲ κανονικὰ σὰν σύστημα μέχρι σήμερα. Οἱ ἄνθρωποι ποὺ εἶχαν ἀναλάδει αὐτὸ τὸ πλασσάρισμα, γιὰ νὰ «χρυσώσουν τὸ χάπι», μεταξὸ τῶν ἄλλων χρησιμοποίησαν καὶ τὴ μέθοδο τοῦ ἐξελληνισμοῦ τῆς παρλαμενταρίστικης ὁρολογίας, μὲ σκοπὸ νὰ φανῆ ὅτι τὸ ἀγγλογαλλικὸ αὐτὸ προϊὸν εἶνα: δῆθεν ἀρχαῖο, ελληνικῆς κατασκευῆς, ὅπως ἀκριδῶς τώρα τελευταῖα οἱ εἰσαγωγεῖς τυ-

Κύρια ίδεολογική δάση τοῦ Κοινοβουλευτισμοῦ είναι ή ά ρτῆς Ισότητας (égalité). Οἱ πολῖτες τοῦ κοινοδουλευτικοῦ καθεστῶτος ἔχουν ψῆφο τῆς ἴδιας ἀξίας. Ἡ ψῆφος τοῦ δλακὸς ἔχει τὸ ἴδιο βάρος μὲ τὴν ψῆφο τοῦ σοφοῦ, ἡ ψῆφος τοῦ ἀπατεῶνα μετρᾶ τὸ ἴδιο μὲ τὴν ψῆφο τοῦ ἔντιμου, ἡ ψῆφος τοῦ προδότη ἢ τοῦ διεφθαρμένου δὲν ἔχει καμμιὰ διαφορὰ ἀπὸ τὴν ψῆφο τοῦ άγνοῦ ἀνθρώπου κ.ο.κ. Στὸν Κοινοδουλευτισμό ή ἔννοια τῆς ποιότητας είναι ἀπαράδεκτη καὶ «ἀντιδημοκρατική», οἱ ἄνθρωποι ἰσοπεδώνονται ἀπὸ κάποιον δογματικὸ όδοστρωτῆρα, κυριαρχεί ή εννοια τῆς ποσότητας, τοῦ ἀριθμοῦ, τῆς πλειοψηφίας. Οἱ ἐκλεγόμενοι, άντιπρόσωποι ἢ κόμματα, στὴν πραγματικότητα δὲν ἀντιπροσωπεύουν τίποτε ἄλλο ἀπὸ ἕναν ἀριθμό, ἕνα ἄθροισμα ψήφων, ποιοτικά καὶ ἡθικὰ ἄχροων, οὐδέτερων, ἀδιάφορων. Αὐτὰ τὰ «ἀθροίσματα--δουλευτές» ἢ τὰ «ἀθροίσματα—κόμματα» δὲν ἔχουν, ἐπίσης, ποιοτική ή ήθική διαδάθμιση, είναι Ισοπεδωμένα, σὰν τὶς ψήφους που τὰ άνέδειξαν. Δὲν χαρακτηρίζονται ἀπὸ τίποτε, ἔξω ἀπὸ τὴν ἱκανότητα νά συγκεντρώνουν μεγαλύτερο άριθμό ψήφων άπό τὸν άριθμό ψήφων πού παίρνουν οί μή ἐκλεγόμενοι καὶ δὲν χρειάζεται καμμιά ἀποδεδειγμένη προσφορά, άξία ἢ ἄλλο γνώρισμα ποὺ νὰ τοὺς καθιστᾶ ἄξιους νὰ κυβερνοῦν ἐκείνους ποὺ τοὺς ἐκλέγουν. Πρακτικά, ἡ ἀπόρριψη τῆς ἀρχῆς τῆς ποιότητας καὶ ἡ ἀντικατάστασή της ἀπὸ τὴν ἀρχή τῆς ποσότητας όδηγεῖ στὴν ἐκλογὴ καὶ παρουσία στὸ Παρλαμέντο καὶ στὴν ἐξουσία ἀτόμων ποὺ συνήθως δὲν ἔχουν προσφέρει τίποτε στὸ "Εθνος τους, σὲ κανένα τομέα, παρασιτικῶν δημοκόπων ψηφοσυλλεκτῶν, τῶν λεγομένων «ἐπαγγελματιῶν πολιτικῶν».

Αὐτὴ ἡ ἰδεολογικὴ ἀρχὴ τῆς ἰσότητας καὶ ἡ συναφὴς πρὸς αὐτὴν ἀρχὴ τῆς ποσότητας, εἶναι ξένες ὅχι μόνο πρὸς τὴν ἑλληνικὴ Δημοκρατία, ἀλλὰ καὶ γενικὰ πρὸς κάθε ἐκδήλωση τοῦ 'Ελληνικοῦ Πολιτισμοῦ. (α) Οἱ "Ελληνες, θιασῶτες καὶ φορεῖς τῶν ἰδεῶν τῆς 'Α-λήθειας καὶ τῆς Δικαιοσύνης, θὰ ἦταν ἀδιανόητο νὰ ἀσπασθοῦν ἕνα δόγμα, ὅπως εἶναι ἡ αὐθαίρετη καὶ ἄ δ ι κ η ἀρχὴ τῆς ἰσότητας, δεδομένου ὅτι ἰσότητα δὲν ὑπάρχει πουθενά, οὔτε στὴ Φύση, οὔτε στὶς διολογικὲς ἢ πνευματικὲς ἱκανότητες τῶν ἀνθρώπων, ἀλλά, ἀντίθετα ἰσχύει ἡ ποιοτικὴ διαφοροποίηση καὶ διαδάθμιση σ' ὅλα. Αὐτὴ

ριών, πουλάνε στούς "Ελληνες καταναλωτές φέτα πού κατασκευάζεται στήν Δανία ή τήν Σουηδία σε δοχεία φέροντα έλληνικά «σήματα κατατεθέντα». "Ετσι, ο Παρλαμενταρισμός δαφτίσθηκε Δημοκρατία, το Παρλαμέντο ντύθηκε με τον μανδύα τής άρχαίας Βουλής τών Πεντακοσίων, το Κονστιτουσιόν έγινε Σύνταγμα, το «παρτίδο», δπως το έλεγαν στά χρόνια τής 'Επαναστάσεως. έγινε Κόμμα, το «μέλος του Παρλαμέντου», δουλευτής κ.ο.κ.

<sup>(</sup>α) Βλ. σελ. 32 κεξ. και 105.

την δλοφάνερη άλήθεια —πού την ἔχει πιὰ συσκοτίσει ἐντελῶς τὸ δόγμα τῆς ἰσότητας— ἔθεταν σὰν ἰδεολογικὴ δάση τῶν Πολιτειῶν τους, δημοκρατικών ἢ ὄχι, οἱ "Ελληνες. Καὶ γι' αὐτὸ κυρίαρχη ἑλληνική πολιτική ίδέα εΐναι ή ίδέα τῆς Δικαιοσύνης. τῆς δίκαιας δηλαδή ἀντιστοιχίας μεταξύ προσφορᾶς καὶ δικαιώματος, μεταξύ πραγματικής άξίας καὶ δυνατότητας άναλήψεως δημοσίων καθηκόντων. Στην 'Αθηναίων Πολιτεία, ἐκτὸς τοῦ γεγονότος ότι δὲν εἶχαν τὸ δικαίωμα ψήφου τὸ 90% τοῦ ἐνήλικου πληθυσμοῦ περίπου (δοῦλοι, γυναῖκες, μέτοικοι, ἄτιμοι, ἀσεβεῖς κλπ.), ἡ ἀξία τῆς ψήφου καὶ τὰ λοιπὰ πολιτικὰ δικαιώματα, σὲ διάφορες φάσεις, ίδίως στίς περιόδους άκμῆς, διαφοροποιοῦνταν μεταξύ τῶν πεντακοσιομεδίμνων, τῶν ἱππέων, τῶν ζευγιτῶν καὶ τῶν θητῶν, ἀνάλογα πρός τις ύποχρεώσεις κάθε τάξεως, την προσφορά και την άποδεδειγμένη μὲ ἔργα ἠθικὴ καὶ πνευματικὴν ἀξία τοῦ καθενὸς ψηφοφόρου. Καὶ οἱ προσφέροντες π.χ. ἵππο γιὰ τὸ ἱππικὸ ἢ οἱ ἐξοπλίζοντες τριήρη για το Ναυτικό είχαν περισσότερη πολιτική δαρύτητα στήν Πνύκα, σὲ σχέση μὲ τοὺς μὴ προσφέροντες ἢ τοὺς ἐπιστρατευόμενους γιὰ δοηθητικές ύπηρεσίες (ὅπως οἱ θῆτες). ᾿Αλλὰ καὶ οί ἐκλεγόμενοι είχαν νὰ ἐπιδείξουν σημαντικό πολεμικό ή ἄλλης φύσεως δημόσιο ἔργο, δὲν ἦσαν ἁπλῶς ἐπαγγελματίες πολιτικοί, ὅπως τὰ κοινοβουλευτικὰ παράσιτα, τὸ λειτούργημα ποὺ ἀνελάμβαναν ήταν ἀνάλογο πρὸς τὴν ἔμπρακτα ἀποδεδειγμένη ἱκαν<mark>ότητα καὶ ὑ-</mark> περοχή τους. Αὐτοὶ ποὺ κυθέρνησαν τὴν 'Αθήνα, ὁ 'Αριστείδης, 5 Θεμιστοκλῆς, ὁ Μιλτιάδης, ὁ Κίμων, ὁ Περικλῆς κλπ., δὲν εἶχαν ἀναδειχθή ρητορεύοντας άπλῶς στὴν Πνύκα, άλλὰ εἶχαν ἀποδείξει ήδη τὴν ἡγετική τους ἀξία στὰ ἐξωπολιτικὰ πεδία τῶν μαχ**ῶν ἢ ἀλ**λοῦ. ᾿Ακόμη καὶ στὴν περίοδο τῆς παρακμῆς καὶ τῆς διαφθορᾶς, οἱ δημαγωγοί αἰσθάνονται τὴν ἀνάγκη νὰ προσφέρουν ἔργο σημαντικό, έξωπολιτικό, γιὰ νὰ σταθοῦν πολιτικά, καὶ ὁ χειρότερος δλων. δ Κλέων, για να έξασφαλίση την πολιτική του αναγνώριση, σχεδιάζει και πραγματοποιεί αὐτοπροσώπως τὴν ἀστραπιαία νίκη τῆς Σφακτηρίας, ένα ἀριστούργημα τῆς πολεμικῆς τέχνης.

Ή δεύτερη ἰδεολογικὴ ἀρχὴ τοῦ Κοινοδουλευτισμοῦ εἶναι ἡ ἀ ν τ ι π ρ ο σ ω π ε υ τ ι κ ό τ η τ α, ἡ ὑποτιθέμενη δηλαδὴ ἔκφραση τῆς πολιτικῆς θελήσεως τοῦ πολίτη - ψηφοφόρου ὅχι ἄμεσα, ἀλλὰ μέσω ἑνὸς ἄλλου προσώπου ἢ ὁμάδας, τοῦ δουλευτῆ ἢ τοῦ κόμματος. Οἱ ὑποτιθέμενοι ἐντολοδόχοι λαμδάνουν πολιτικὴ πληρεξουσιότητα ἀπό τὸν πολίτη ποὺ τοὺς ψηφίζει, γιὰ τὴν ἀντιμετώπιση θεμάτων ἐκκρεμούντων ἢ μελλόντων νὰ ἀνακύψουν μετὰ τὶς ἐκλογές, καὶ γιὰ χρονικὸ διάστημα ἐτῶν, ἁπλῶς διότι ὁ πολίτης ψηφίζει δῆθεν τὸ πρόγραμμά τους καὶ ὅχι τοὺς ἔδιους —πρό-

γραμμα, ποὺ εἶναι ἀδύνατο νὰ προδλέπη καὶ νὰ καλύπτη ὅλα ἐκεῖνα τὰ θέματα γιὰ τὰ ὁποῖα ἔχει τὴν πληρεξουσιότητα νὰ ἀποφασίση ὁ ἐκλεγόμενος γιὰ λογαριασμὸ τοῦ ἐκλέγοντος. Καὶ οἱ ἀντιπρόσωποι, τοὺς ὁποίους «ἐκλέγει» ὁ πολίτης, εἶναι ἤδη ἐκλεγμένοι ἐκ τῶν προτέρων ἀπὸ τὸ Κατεστημένο, ἀπλῶς ὁ ψηφοφόρος καλεῖται νὰ ἐγκρίνη ἐκείνους ποὺ ἔχουν ἤδη ἐγκριθῆ καὶ μπῆ στοὺς συνδυασμούς. Πρακτικὸ ἀποτέλεσμα τῆς ἀρχῆς τῆς ἀντιπροσωπευτικότητας εἶναι ἡ ἀσυδοσία καὶ ἡ ἀποδέσμευση τῶν ἀντιπροσώπων ἀπὸ τοὺς ἀντιπροσωπευόμενους, ἡ ἀδυναμία ἀσκήσεως τῆς ᾿Αρχῆς ἐκ μέρους τοῦ δήμου, μ᾽ ἄλλα λόγια ἡ κατάργηση τῆς ἴδιας τῆς οὐσίας τῆς Δημοκρατίας.

Ή ξλληνική Δημοκρατία στηριζόταν στην άρχη τῆς ἀμεσότητας, δὲν ὑπῆρχε ἀντιπροσωπευτικότητα. Ὁ πολίτης ἀ ν έ θ ε τ ε σ υ γ κ ε κ ρ ι μ έ ν ο ἔ ρ γ ο στὸν λειτουργὸ τῆς Πολιτείας, δὲν τοῦ ἔδινε τὸ δικαίωμα νὰ τὸν ἀντιπροσωπεύη σὲ τίποτε. Ὁ δημόσιος ἄρχων ἐλεγχόταν ἀνὰ πᾶσαν στιγμὴν, ἡ θητεία του ἦταν σχετικὰ μικρὴ —τὸ πολὺ ἑνὸς ἔτους— καὶ γιὰ κάθε θέμα ποὺ ἀνέκυπτε, τὴν ἀπόφαση τὴν ἔπαιρνε ὁ δῆμος, γιὰ νὰ ἀφήση ἁπλῶς τὴν ἐκτέλεσή της στὸν άρμόδιο λειτουργό. ᾿Ακόμη καὶ σὲ εἰδικὲς περιπτώσεις, ὅπως π.χ. σὲ πολιτικὲς καὶ διπλωματικὲς ἀποστολὲς ἢ σὲ μακρυνὲς ἐκστρατεῖες, οἱ δημόσιοι ἄνδρες εἶχαν περιωρισμένη πληρεξουσιότητα καὶ ἦταν δυνατὸν ἀνὰ πᾶσαν στιγμὴν νὰ ἐλεγχθοῦν καὶ νὰ ἀνακληθοῦν ἀπὸ τὸν δῆμο. Ἡ ψῆφος τοῦ πολίτη ἀφωροῦσε στὴν λήψη ἀποφάσεων καὶ ὅχι ἀποκλειστικὰ στὴν ἐκλογὴ ἀντιπροσώπων, ὅπως συμβαίνει στὸν Παρλαμενταρισμό.

Ή τρίτη καὶ πιὸ χαρακτηριστικὴ ἀρχὴ τοῦ Κοινοδουλευτισμοῦ εἶναι ὁ «π λ ο υ ρ α λ ι σ μ ό ς», ἡ ὕπαρξη δηλαδὴ περισσότερων τοῦ ἑνὸς κομμάτων μέσα στὰ πλαίσια τοῦ καθεστῶτος. Διάφοροι ἀπολογητὲς τοῦ Κοινοδουλευτισμοῦ, στρατευμένοι στὴν κοινοδουλευτικὴ σκοπιμότητα, βρίσκουν στὸν «πλουραλισμὸ» τὴν ἀσφαλέστερη ἐγγύηση τῆς Δημοκρατίας, διότι τάχα τὸ ἕνα κόμμα ἐξουδετερώνει τὸ ἄλλο καὶ ἔτσι τὸ κοινοδουλευτικὸ σύστημα λειτουργεῖ σὰν ἕνα «σύστημα ἀντιδάρων», ἐξασφαλίζοντας τὴν ἰσορροπία του. ᾿Αλλὰ ἡ «ἰσορροπία» ἑνὸς συγκεκριμένου συστήματος δὲν ἐνδιαφέρει παρὰ μόνο ἐκείνους ποὺ τὸ ἀποτελοῦν καὶ ὅχι τὸν ὅῆμο, καὶ ἡ ἀλληλοεξουδετέρωση τῶν κομμάτων πρακτικὰ μεταφράζεται σὲ συναλλαγἡ καὶ διαφθορὰ ἢ σὲ ἀνυπαρξία ἀρχῆς καὶ ἡγεσίας. Ὁ ἀνομολόγητος σκοπὸς τοῦ πλουραλισμοῦ δὲν εἶναι ἡ ἐπίτευξη δημοκρατικότητας, ἀλλὰ ἡ διάσπαση τοῦ συνόλου, ὁ κατατεμαχισμὸς τῶν Ἐθνῶν σὲ ἀλληλοτρωγόμενα κομμάτια (κόμματα), ἡ ὑπονόμευση καὶ κατάργη-

ση τῆς ἐθνικῆς ἑνότητας καὶ τῆς ἐθνικῆς ὁμοψυχίας. "Όπως συνέδη καὶ μὲ ἄλλα πολιτικοκοινωνικὰ προϊόντα τοῦ ἀστικοῦ Διεθνισμοῦ—π.χ. τὶς «κοινωνικὲς τάξεις» ἢ τὴ «διάκριση τῶν ἐξουσιῶν» ἢ τὸν συνδικαλισμὸ — ὁ δαθύτερος σκοπὸς ποὺ ὑπηρετεῖ ὁ πλουραλισμὸς εἶναι ἡ ἀποδυνάμωση καὶ ἐξαφάνιση τῶν Ἐθνῶν, ἡ ἀποσύνθεση τῆς γενικῆς θελήσεως, καὶ ἡ ὑποταγή τους στὴ Διεθνῆ Ἐξουσία. Ό νεώτερος Ἑλληνισμὸς ποὺ γνώρισε ἐπανειλημμένα καὶ πλήρωσε ἀκριδὰ τὸν πλουραλισμὸ τοῦ Παρλαμενταρισμοῦ, ἀλληλοτρωγόμενος καὶ ἀλληλοσφαζόμενος ὕστερα ἀπὸ ὑποδαύλιση τῶν κομμάτων, ἢ ἀλληλοσυγκρουόμενος σὲ ἀνόητες κομματικὲς διαμάχες καὶ ἀλληλοεξουδετερωνόμενος ὥστε νὰ μὴν μπορῆ νὰ ἐπιδιώξη ἐθνικοὺς στόχους, πρέπει νὰ ἀντιλαμβάνεται τί σημαίνουν στὴν πραγματικότητα αὐτὰ τὰ λόγια περὶ «συστήματος ἀντιδάρων». Ἡ ἀρχὴ τοῦ «πλουραλισμοῦ» δὲν εἶναι τίποτε ἄλλο ἀπὸ μιὰ «ἔκδοση» τῆς γνωστῆς τακτικῆς τοῦ «διαίρει καὶ δασίλευε» τῶν ἐξουσιαστῶν τοῦ Κόσμου.

Στὴν θέση τοῦ πλουραλισμοῦ οἱ "Ελληνες τοποθετοῦσαν τὴν έκ διαμέτρου άντίθετη άρχη τῆς πολιτικῆς ένότητας. Κόμμα, μὲ τὴν παρλαμενταρίστικη ἔννοια δὲν ὑπῆρξε ποτέ, οὔτε κάν σάν λέξη, στην έλληνική πολιτική Ιστορία. ή 'Αθηναίων Πολιτεία λειτουργούσε σάν συμπαγές σύνολο, ό δημος ήταν άδιάσπαστη καὶ ένιαία όλότητα. "Αν, σὲ περιόδους παρακμῆς ἐμφανίζονταν όμαδοποιήσεις, δὲν ἔχουν σχέση μὲ τὶς κοινοδουλευτικές φατρίες, πού συγκροτοῦνται ἐκ τῶν προτέρων, προεκλογικά, μὲ σκοπὸ τὴν ἐξυπηρέτηση μερικοῦ συμφέροντος—καὶ ἐπομένως τὴν ὑπονόμευση τοῦ γενικοῦ συμφέροντος — ἀλλ' ἀπλῶς ἐξέφραζαν διαφωνία ἢ σύγκρουση εὐγενῶν φιλοδοξιῶν στὴν ἀντιμετώπιση συγκεκριμένου θέματος καὶ ἐκδηλώνονταν σὰν διαμάιχη ἀρχηγῶν (ὅπως π.χ. μεταξὸ Θεμιστοκλέους καὶ 'Αριστείδου). Έξ ἄλλου, στὶς έλληνικές συμπολιτείες οι ἀποστελλόμενοι — και ὄχι οι ἀντιπρόσωποι — τῶν πόλεων ποτὲ δὲν συγκροτοῦσαν κόμματα. Τὰ «Κοινὰ» τῶν Ἑλλήνων, δπως π.χ. τὸ Παναιτώλιον τῆς Αἰτωλικῆς Συμπολιτείας, ἥνωναν τὰ πολλά — τὶς πόλεις – σὲ ἕνα — τὴν Συμπολιτεία — ἐνῶ, ἀντίθετα, τὸ Κοινοβούλιο διασπᾶ τὸ ἕνα — τὸ Ἦθνος — σὲ πολλά — σὲ κόμματα.

Λοιπόν, ἰσότητα ἀντὶ δικαιοσύνης, δόγμα ἀντὶ ἀλήθειας, ἀντιπροσωπευτικότητα ἀντὶ ἀμεσότητας, πλουραλισμός ἀντὶ ἐνότητας εἶναι οἱ ἰδεολογικὲς βάσεις τοῦ Παρλαμενταρισμοῦ, βάσεις ποὺ φέρουν τὸ σύστημα αὐτὸ σὲ πλήρη ἀντίθεση πρὸς τὸ πνεῦμα τῆς ἑλληνικῆς Δημοκρατίας. Ἐκβαρβαρισμένη ἀπομίμηση, σκιώδης ἔκδοση δῆθεν ἑλληνικῶν προτύπων, ὁ Παρλαμενταρισμὸς μπῆκε βίαια

στὴν ζωὴ τῶν Ἑλλήνων, ἀλλοίωσε καὶ διαστρέδλωσε τὴν πολιτική τους συνείδηση καὶ ἀποτέλεσε τὴν πραγματικὴ συμφορά, τὴν ἀληθινὴ κατάρα τοῦ Ἑλληνισμοῦ.

Έχομε ξαναπῆ, ὅτι ἐμεῖς, οἱ ελληνες, οἱ πνευματικὰ Ελληνες, δὲν ἔχομε ἄλλο καταφύγιο, γιὰ νὰ διασωθοῦμε ἀπὸ τὴν φυλακὴ ὅπου μᾶς ἔχουν ἐγκλείσει, ἐκτὸς ἀπὸ τὴν προσφυγὴ στὸν ἴδιο τὸν ἑαυτό μας. Ἡ ἐξωστρέφεια, ἡ ἀπομίμηση διαφόρων προτύπων τῆς ἀστοκαπιταλομαρξιστικῆς τάξεως πραγμάτων, ὅχι μόνο δὲν μᾶς ἀπαλλάσσει ἀπὸ τὸ βάρος ποὺ μᾶς πλακώνει, ἀλλὰ ἀντίθετο μᾶς σπρώχνει ὅλο καὶ πιὸ βαθειὰ στὸ σκοτάδι, στὸ χαμό.

"Αν «σκάψωμεν ἔνδον», θὰ βροῦμε στὰ βάθη τῆς σήμερα ἐξαλλοτριωμένης ψυχῆς μας, τὴν 'Αλήθεια, τὴν 'Ελευθερία, τὴν Δικαιοσύνη, αὐτὲς τὶς ἑλληνικὲς θεές, ποὺ γκρέμισαν ἀπὸ τὰ βάθρα τους οἱ βάρ-βαροι καὶ τοποθέτησαν στὴ θέση τους τὰ εἴδωλα τοῦ δόγματος, τῆς ἐξουσίας, τῆς ἰσότητας. "Αν ἀναστηλώσουμε καὶ λατρεύσουμε τὶς ἀληθινὲς αὐτὲς ἰδέες, ἄν ἐξοβελίσουμε τὸ ψέμα καὶ προσπελάσουμε τὸν 'Ελληνικὸ Λόγο, θὰ βροῦμε καὶ τὴν χαμένη σήμερα ἑλληνικὴ πολιτικὴν ἀλήθεια. Θὰ μπορέσουμε νὰ στηρίξουμε τὴν 'Ελληνικὴ Πολιτεία, τὴν πανανθρώπινη Πολιτεία τοῦ Μέλλοντος, πάνω στὶς ἱδεολογικὲς βάσεις ποὺ τὶς ἀρμόζουν.

Δὲν ἔχει σημασία, εἶναι ἀνύπαρκτο τὸ πρόδλημα ἄν ἡ ἑλληνικἡ Πολιτεία τοῦ μέλλοντος θὰ εἶναι Δημοκρατία, Τιμοκρατία, ᾿Αριστοκρατία, ᾿Αξιοκρατία, τύποι ποὺ ὅλοι τους εἶναι ἑλληνικοί. Ἐνδιαφέρει ἡ Πολιτεία αὐτὴ νὰ ἀποτελῆ ἔκφραση τῶν ἰδεῶν τῆς ᾿Αλήθειας, τῆς Δικαιοσύνης καὶ τῆς Ἐλευθερίας καὶ ὅχι παραχάραξη ἢ ἐκδαρδαρισμό τους. Καὶ ἔκφραση τῶν ἰδεῶν αὐτῶν μπορεῖ νὰ γίνη μέσω οἱουδήποτε πολιτεύματος, δημοκρατικοῦ ἢ μή. Ἡ Ἑλληνικὴ Πολιτεία τοῦ Μέλλοντος αὐτὸ τὸν ἰδεαλιστικὸ στόχο πρέπει νὰ ἐπιδιώξη.

### ιβ. — Οἱ ἐλευθερίες τῆς δουλείας

Φορέας τοῦ συνδικαλιστικοῦ πνεύματος ἐξ ὁρισμοῦ ἔχει ἀποδεχθῆ τὴν ὑλικὴ ἐξάρτησή του ἀπὸ τὸν ἐργοδότη του —Κράτος ἢ ἰδιώτη— καὶ δὲν ἀποσκοπεῖ στὴν ἀπόκτηση παραγωγικῆς αὐτεξουσιότητας. Συνδικαλίζεται μὲ μοναδικό του σκοπὸ νὰ δελτιώση ὁπωσδήποτε μέσα στὰ πλαίσια τῆς οἰκονομικῆς του ἐξαλλοτριώσεως τὶς ὑλικὲς παροχὲς ποὺ τοῦ παραχωρεῖ κάποιο —ἀπαραίτητα— ἀφεντικό. Συνδικαλιστικὴ δράση ποὺ ἐπιδιώκει τὴν ἀποτίναξη τῆς ὑλικῆς ὑποδουλώσεως τοῦ ἀτόμου ἀπὸ τοὺς πάτρωνές του καὶ τὴν ἀποκατάσταση τῆς παραγωγικῆς του ἐλευθερίας καὶ αὐτενέργειας εἶναι ἐντελῶς ἀσυμδίδαστη πρὸς τὴν ἔννοια τοῦ συνδικαλισμοῦ. Ὁ ὅρος «συνδικαλιστικὲς ἐλευθερίες» ἀποτελεῖ σχῆμα ὀξύμωρο καὶ στερεῖται περιεχομένου, ἐφ' ὅσον ὅχι μόνον δὲν ἔχει σχέση μὲ τὴν ἐλευθερία τῶν ἀτόμων, ἀλλὰ ἀντίθετα προϋποθέτει τὴν οἰκονομικὴ δουλεία τους.

Έπομένως ὁ συνδικαλισμὸς προϋποθέτει τὴν δογματικὴ διάκριση τῶν ἀνθρώπων σὲ παραγωγικὰ ἐλεύθερους καὶ σὲ παραγωγικὰ κατευθυνόμενους. Ἡ λειτουργία τοῦ συνδικαλισμοῦ συμπίπτει μὲ τὴ ρύθμιση, τὴν «μεθόδευση» τῶν σχέσεων τῶν δύο αὐτῶν κατηγοριῶν. Καὶ τέλος, σκοπὸς τοῦ συνδικαλισμοῦ δὲν εἶναι ἡ κατάργηση, ἀλλὰ ὁ «διακανονισμὸς» τῆς διακρίσεως αὐτῆς.

Γιὰ νὰ θυμηθοῦμε μιὰ παρομοίωση ποὺ καὶ ἄλλοτε χρησιμοποιήσαμε, σὲ ἄλλη περίπτωση, ὁ συνδικαλισμένος — ἄτομο ἢ ὁμάδα—μοιάζει μὲ τὸν δεμένο σκύλο ποὺ γαυγίζει καὶ περιστρέφεται γύρω ἀπὸ τὸ σημεῖο ὅπου εἶναι προσαρτημένη ἡ άλυσίδα του, ὅχι γιὰ νὰ ἀπελευθερωθῆ, ἀλλὰ γιὰ νὰ ὑποχρεώση τὸν κύριό του νὰ τοῦ ρίξη τροφή. Καὶ ἀφοῦ ὁ σκύλος δὲν ἀγωνίζεται γιὰ νὰ σπάση τὰ δεσμά, κατὰ λογικὴ ἀναγκαιότητα στὴν ἀποκλειστικὴ διάκριση τοῦ κυρίου παραμένει τὸ ἄν καὶ πόση τροφὴ θὰ ἐξασφαλίση ὁ δεσμώτης. Μὰ ἄλλα λόγια, ἀπὸ τὴ διάθεση τοῦ ἐργοδότη καὶ τὶς δυνατότητές του νὰ

κάνη παραχωρήσεις ἀπὸ τὰ «πλεονάσματά» του ἐξαρτᾶται τὸ τί θὰ «ἐπιτύχη» ἡ συνδικαλιστικὴ δράση καὶ ὅχι ἀπὸ τὴν ἴδια τὴν συνδικαλιστικὴ δράση. ᾿Απόδειξη τῆς μὴ ἐμφανοῦς ἐκ πρώτης ὄψεως διαπιστώσεως αὐτῆς εἶναι τὸ γεγονὸς ὅτι οἱ μακροχρόνιοι συνδικαλιστικοὶ ἀγῶνες ποὺ διεξήχθησαν σ᾽ ὅλες τἰς χῶρες ἀπὸ τότε ποὺ «ἀνακαλύφθηκε» ὁ συνδικαλισμὸς ἕως σήμερα ὅχι μόνο δὲν ἐμείωσαν τὸ ἄνοιγμα μεταξὺ τοῦ εἰσοδήματος τῶν παραγωγικὰ αὐτεξούσιων (τῆς ἐργοδοσίας) καὶ τοῦ εἰσοδήματος τῶν ἐξαρτημένων (τῶν ἐργαζομένων), ἀλλὰ ἀντίθετα, ὡς γνωστόν, τὸ ἄνοιγμα αὐτὸ διευρύνθηκε καὶ διευρύνεται συνεχῶς. Ἦλλωστε, καὶ ἄν ἀκόμη ἡ συνδικαλιστικὴ δράση φέρη κάποιο ἄμεσο, θετικὸ ἀποτέλεσμα γιὰ τοὺς δρῶντες, οἱ ἐργοδότες τοὺς τὸ ἀφαιροῦν ἔμμεσα μὲ πολλοὺς τρόπους (πληθωρισμός, νομικὲς φαλκιδεύσεις κλπ.).

Καὶ ἑπομένως ἡ δελτίωση τῶν ὅρων ἐργασίας καὶ τῆς ἀμοιδῆς ποὺ σημειώνεται μεταγενέστερα σὲ σύγκριση πρὸς τὸ παρελθόν, δὲν ὁφείλεται στὸν συνδικαλισμό, ἀλλὰ σὲ κάτι ἄλλο, ξένο πρὸς τὶς καθεαυτοῦ ἐπιδιώξεις του: στὴν ἐξ ἀντικειμένου αὔξηση —λόγω τῆς τεχνολογικῆς καὶ ὀργανωτικῆς «προόδου» — τῆς παραγωγῆς, μὲ ἀποτέλεσμα τὴν ἀνάλογη αὔξηση τῆς δυνατότητας τοῦ Κατεστημένου νὰ παραχωρῆ περισσότερα «πλεονάζοντα» ἀγαθά του στοὺς παραγωγικὰ ἐξαρτημένους (χωρίς, πάντως, τοῦτο νὰ ἀποδαίνη εἰς δάρος τῶν ποσοστιαίων κερδῶν του). Σχετικά, ἡ λογικὴ ποὺ διέπει τὸ ὅλο πρόθλημα εἶναι, ὅτι ἕνα καλοθρεμμένο καὶ καλοζωῖσμένο σκυλὶ εἶναι πιὸ ἐξυπηρετικὸ καὶ ταυτόχρονα πιὸ πιστὸ καὶ ὑπάκουο σ' ἕνα ἀφεντικὸ ποὺ τοῦ διαθέτει ὅ,τι τοῦ χρειάζεται γιὰ νὰ καλοτραφῆ.

Ή ἀλήθεια αὐτή ἔχει καὶ πολιτικὴν ἀπόδειξη: Τὸ γεγονὸς ὅτι ὁ συνδικαλισμὸς σ' ὅλες τὶς χῶρες ποὺ εἶναι ὑποδουλωμένες στὸ Διεθνὲς Κατεστημένο ποὺ ἐκμεταλλεύεται καὶ κυθερνᾶ τὸν σύγχρονο Κόσμο — δηλαδή σ' ὅλες τὶς χῶρες τῆς 'Υφηλίου — ὅχι μόνο δὲν καταπολεμεῖται ἀπὸ τὴν ἐξουσία, ἀλλὰ ἀντίθετα ἐνισχύεται καὶ ὑποστηρίζεται. Πράγματι, σ' ὅλα τὰ Συντάγματα καὶ σ' ὅλες τὶς νομοθεσίες ἡ νομολογία ποὺ ἀφορᾶ στὴν θεσμικὴ κατοχύρωση καὶ θεμελίωση τοῦ συνδικαλισμοῦ κατέχει σημαντικὴ θέση («Συνδικαλιστικὸ Δίκαιο»), συχνὰ μάλιστα ἡ ἔνταξη στὰ συνδικᾶτα τῶν παραγωγικὰ ὑποδούλων εἶναι ὑποχρεωτικὴ ἀπὸ τὸν νόμο. Εἶναι φανερό, ὅτι ὁ συνδικαλισμὸς ἀποτελεῖ ἀπαραίτητο ὀργανικὸ στοιχεῖο γιὰ τὴν ἐπιδίωση τῆς σύγχρονης κρατούσης τάξεως πραγμάτων καὶ τὴν διαιώνιση τῆς κυριαρχίας τῶν ἐξουσιαστῶν τοῦ Κόσμου, λειτουργώντας κατὰ κάποιο τρόπο σάν μέσον ἐλέγχου καὶ «δαλδίδα ἀσφαλείας» τῶν κοινωνιῶν καὶ συντηρήσεως τοῦ σχηματισμοῦ τῆς ἐξουσίας.

Πῶς ἐπιτυγχάνεται ἡ συντήρηση τῆς κυριαρχίας τοῦ Διεθνοῦς Κατεστημένου μέσω τοῦ συνδικαλισμοῦ; Τοῦτο θὰ φανῆ, ἄν ληφθῆ ύπ' ὄψη τὸ ἔμμεσο πολιτικοκοινωνικὸ ἀποτέλεσμα ποὺ προκαλεῖ ἡ ἔνταξη τῶν μελῶν τοῦ συνόλου στὶς διάφορες συνδικαλιστικές ένώσεις: ή διάσπαση τῶν κοινωνιῶν καὶ Ἐθνῶν σὲ ὑποομάδες, «εἰδικό· τητες», κάστες και κλίκες. Μία κοινότητα σάν σύνολο ("Εθνος και έθνική κοινωνία), στήν όποία ἐπιβάλλονται ή ἰδεολογία, ό θεσμός καὶ ή πρακτική τοῦ συνδικαλισμοῦ, παύει αὐτόματα νὰ ἐνεργῆ σὰν σύνολο. 'Ο δριζόντιος κατατεμαχισμός της σὲ πολυάριθμα κομμάτια μὲ βάση τὸ στενὸ ἐπαγγελιματικὸ ἢ καστικὸ συμφέρον καὶ ἡ ἀλληλοεξουδετέρωση τῶν κομματιῶν αὐτῶν ποὺ ἐπέρχεται σὰν συνέπεια τῆς συγκρούσεως τῶν συμφερόντων τους, καταστρέφει τὴν ἐσωτερική συνοχή, στρέφει τοὺς μὲν ἐναντίον τῶν δὲ καὶ μεταδάλλει τὸ σύνολο σ' ἔνα θρυμματισμένο ὀργανισμό, στὸν ὁποῖο κάθε κάστα, κάθε μέλος μάχεται όχι γιὰ τὴν λειτουργία καὶ ἐπιβίωση τοῦ ὀργανισμοῦ ἀλλὰ γιὰ τὴν δική του ἐπιβολὴ εἰς βάρος τῶν ἄλλων μελῶν. Τὸ Εθνος, μέσα στὰ σπλάγχνα τοῦ ὁποίου ὑποδόσκει ὁ συνδικαλισμός, ἀποτελεῖ πολιτικὴν ὀντότητα διαβρωμένη, ἀποδιωργανωμένη και παραλυμένη, σὲ σύγκριση μὲ τὸ Εθνος ποὺ δὲν ἔχει καστοποιηθῆ συνδικαλιστικά.

'Ο συνδικαλισμός παίζει σὲ κοινωνικό ἐπίπεδο ἀνάλογο διασπαστικό ρόλο πρός ἐκεῖνον ποὺ παίζει σὲ πολιτικό ἐπίπεδο ὁ κομματισμός. "Όπως ὁ διαχωρισμός τοῦ "Εθνους σὲ κόμματα (Κοινοδουλευτισμός) κατατεμαχίζει τὴν ἐθνικὴ θέληση καὶ συνεπῶς τὴν ἀποδυναμώνει, κάποτε μάλιστα τὴν ἐκμηδενίζει ἐντελῶς, ἔτσι καὶ ὁ συνδικαλισμός, ένεργώντας τρόπον τινά σάν έπίκουρος τοῦ Κοινοδουλευτισμοῦ, συμπληρώνει τὸ καταλυτικό καὶ «παραλυτικό» ἔργο τοῦ πρώτου. Μὲ τὴν δοήθεια τῶν δύο αὐτῶν θεσμῶν — καὶ ὡρισμένων άλλων — ή Διεθνής Έξουσία μετατρέπει τὰ Έθνη σὲ ενα είδος «πολιτικής σαλάτας», τὰ ἀνακατεύει μὲ τὴν κουτάλα της καὶ τὰ κυβερνᾶ εὐκολώτερα. "Αλλωστε τὰ δύο αὐτὰ φαινόμενα, στὴ σύγχρονη μορφή τους, παρουσιάσθηκαν σχεδόν ταυτόχρονα καί στόν ίδιο γεωγραφικό χῶρο. Εἶναι καὶ τὰ δύο τέκνα τοῦ νεώτερου Διεθνισμοῦ ποὺ έμφανίσθηκε στη Δύση, όταν έπεβλήθη, μὲ τὴν «βιομηχανική ἐπανάσταση», τὸ οἰκονομιστικὸ - λογοκρατικὸ πνεῦμα στὴν ἀστικοκαπιταλιστική και την μαρξιστική μορφή του.

Ό διεθνιστικός χαρακτήρας τοῦ συνδικαλισμοῦ, ἐκτὸς ἀπὸ τὴν ἱστορικήν, ἔχει καὶ πολιτικὴν ἀπόδειξη: Οἱ ὀργανωτικές του ρίζες φύονται σὲ ἀνεθνικὸ ἐπίπεδο, ὁ συντονισμὸς γίνεται ἀπὸ διεθνῆ κέντρα καὶ ἡ ὀργανωτική του δομὴ ἀνυψώνεται πάνω ἀπὸ Ἔθνη καὶ

Κράτη. Τὰ κατὰ τόπους ὑποπρακτορεῖα του πειθαρχοῦν στὶς διαταγὲς τῆς κεντρικῆς συνδικαλιστικῆς ἐξουσίας, ποὺ εἶναι εἴτε παγκόσμια εἴτε πολυεθνικὴ (Διεθνὴς ᾿Οργάνωση Ἐργασίας μὲ ἕδρα τὴν Ἑλθετία, Παγκόσμια Συνδικαλιστικὴ 'Ομοσπονδία μὲ ἕδρα τὴν Πράγα κ.ἄ.). Ἐθνικὸς συνδικαλισμός, ποὺ ἐνεργεῖ ἀνεξάρτητα — καὶ ἐπομένως καὶ ἀντίθετα — πρὸς τὶς ἐντολὲς τοῦ διεθνιστικοῦ συνδικαλισμοῦ οὔτε νοεῖται οὔτε εἶναι δυνατὸν νὰ ὑπάρχη πουθενά. Ἡ νεώτερη ἑδραιογενὴς Λογοκρατία, εἴτε σὰν ἄπατρι πολυεθνικὸ κεφάλαιο εἴτε σὰν διεθνιστικὸς (προλεταριακὸς) ὑλισμός, εἶναι ἐξ ὁρισμοῦ ἐχθρὸς τῶν Ἐθνῶν, διότι προϋπόθεση τῆς ἐπιδολῆς της εἶναι ἡ ἀνυπαρξία τῆς ἱστορικῆς - ἰδεαλιστικῆς ὀντότητας Ἦνος.

Τὸ ὅτι ὁ συνδικαλισμὸς σὰν πνεῦμα καὶ «φιλοσοφία» ἀποτελεῖ ἔννοια ἀσυμβίβαστη πρὸς τὴν ἔννοια εθνος καταφαίνεται καὶ ἀπὸ φιλοσοφικὴ σκοπιά: ᾿Απὸ τὴ φύση του ἔχει καθαρὰ ὑλιστικὸ περιεχόμενο καὶ εἶναι ἐντελῶς ξένος πρὸς ὁτιδήποτε τὸ ἰδεαλιστικό. Ὁ φορέας τοῦ συνδικαλιστικοῦ πνεύματος ξεκινᾶ ἀπὸ τὴν μοναδικὴ ἰδεολογικὴ ἀφετηρία τοῦ ὑλικοῦ συμφέροντος. ᾿Ανώτερα ὑπερυλικὰ ἰδανικὰ δὲν ὑπάρχουν στὴν «συνδικαλιστικὴ φιλοσοφία». Ἡπομένως, τὰ ἐθνικὰ ἰδανικά, ποὺ εἶναι, ὡς γνωστόν, καθαρὰ ἰδεαλιστικῆς φύσεως, δὲν μποροῦν μὲ κανένα τρόπο νὰ ἐνταχθοῦν στὸ συνδικαλιστικὸ «ἰδεῶδες», τὸ ὁποῖο στέκει ἀνεξάρτητο ἀπέναντί τους, καὶ στὶς πρακτικὲς ἐκδηλώσεις του συγκρούεται μοιραῖα πρὸς αὐτά.

Έκτος ἀπό τὴν συνειδητή παραγωγική ύποδούλωση καὶ τὴν οίκονομική έξάρτηση τῶν ἀτόμων, τὴν διάσπαση τῶν συνόλων καὶ τὴν διεθνιστική, ἀντιεθνική, ύλιστική καὶ ἀντιιδεαλιστική φύση ποὺ συνοδεύουν έξ δρισμοῦ τὸν συνδικαλισμό, ή λειτουργία του προϋποθέτει καί την Ισοπέδωση των απόμων που έντασσονται σ' αυτόν. 'Ο συνδικαλισμός, δηλαδή, έξ άντικειμένου, άρνεῖται τὶς διαφορές που ύπάρχουν μεταξύ τῶν ἀτόμων σὲ σχέση μὲ τὴν ἱκανότητά τους νὰ παράγουν ἔργο --καί, κατά λογικήν ἀναγκαιότητα, ἀρνεῖται τήν κοινωνική άξιοκρατία -- καὶ θεωρεῖ ὅλους τοὺς συνδικαλισμένους σὰν παραγωγικά Ισοδύναμους. Μαζοποιεί τὰ αἰτήματά τους ἐπιδιώκοντας τήν εξίσωση τῶν ἀπολαυῶν τους (συλλογικές συμβάσεις). Γιὰ τὴν «συνδικαλιστική φιλοσοφία», δ έργαζόμενος, που είναι ίκανός, φιλόπονος, παραγωγικός, πρέπει νὰ ἀμείδεται τὸ ἴδιο μὲ τὸν ἀνίκανο, τεμπέλη, ἀντιπαραγωγικό συνάδελφό του. Ἡ μόνη διάκριση ποὺ άποδέχεται στηρίζεται σὲ καθαρῶς τυποκρατικὰ κριτήρια: ἔτη ὑπηρεσίας, ώράριο έργασίας, τίτλους σπουδῶν καὶ ἄλλα παρόμοια. Κοινωνική ἔκφραση τοῦ συνδικαλισμοῦ είναι στήν πράξη ή ἀναξιοκρατία. Οἱ ἑδραίικες δογματικὲς ἀρχὲς τῆς ἰσότητας καὶ τῆς ἐργασίας ἀποτελοῦν τὸ νοσηρό, ἀφύσικο καὶ παράλογο ἰδεολογικὸ θεμέλιο τοῦ συνδικαλισμοῦ καὶ τὴν αἰτιολογία τῆς ὑπάρξεώς του. Πρόκειται γιὰ καθαρὰ ἀντιδραστικὸ ἐξουσιαστικὸ φαινόμενο καὶ ἐκδήλωση παρακμῆς τῶν κοινωνιῶν καὶ τοῦ πολιτισμοῦ.

Συνοψίζομε τὶς κρίσεις ποὺ συνάγονται ἀπὸ τὴν παραπάνω ἀνάλυση τοῦ πνεύματος καὶ τῶν ἀρχῶν τοῦ συνδικαλισμοῦ:

- α.—'Ο συνδικαλισμός ἀποτελεῖ κατεστημένη θεωρία προοριζόμενη γιὰ τοὺς παραγωγικὰ ὑποδούλους καὶ ἀντιπαρέχεται τὸ αἴτημα τῆς παραγωγικῆς ἐλευθερίας καὶ αὐτενέργειας τοῦ ἀνθρώπου.
- 6.— Ἡ κατεστημένη ἀντίληψη περὶ συνδικαλιστικῶν ἐλευθεριῶν ἀποτελεῖ καθαρὴν ἀπάτη.
- γ.— Ἡ συνδικαλιστικὴ ὀργάνωση καὶ δράση ἀπὸ τὴν ἐμφάνισή της ἔως σήμερα ὄχι μόνο δὲν ἐπέτυχε τὴ σμίκρυνση τοῦ ἀνοίγματος μεταξύ τῶν εἰσοδημάτων τῆς ἐργοδοσίας καὶ τῶν ἐργαζομένων, ἀλλά, ἀντίθετα τὸ αὔξησε.
- δ.—Πολιτικό ἀποτέλεσμα τοῦ συνδικαλισμοῦ είναι ἡ διάσπαση καὶ ἀποδυνάμωση τῆς συνοχῆς τῶν ἐθνικῶν ὁλοτήτων καὶ ὁ εὐχερέστερος ἔλεγχός τους ἀπὸ τὴ Διεθνῆ Ἐξουσία.
- ε.—'Ο συνδικαλισμός ἀποτελεῖ γνήσιο διεθνιστικό φαινόμενο καὶ ἄρνηση τῆς ἰδέας καὶ ὁλότητας "Εθνος, ἀπὸ ἱστορικὴ δὲ σκοπιὰ εἶναι ἀντιδραστικός καὶ σύμπτωμα κοινωνικῆς παρακμῆς.
- στ.— Ἡ ἰδεολογικὴ βάση τοῦ συνδικαλισμοῦ εἶναι προϊὸν τοῦ ε΄βραϊκοῦ πνεύματος (ἰσότης, ἐργασία) καὶ ἀντίκειται πρὸς τὴν ἀρχὴ τῆς ποιότητας καὶ τὴν ἀντίληψη περὶ ἀξιοκρατίας.

#### \* \* \*

'Ο συνδικαλισμός γιὰ τὴν Ἑλλάδα εἶναι ἐντελῶς ξένο φροῦτο. Τὸ φαινόμενο αὐτὸ δὲν παρουσιάσθηκε ποτὲ στὴν ἑλληνικὴ ἱστορία, ἐν ὅσω ὁ Ἑλληνισμὸς διατηροῦσε τὴν ἰδεολογικὴ καὶ πολιτικὴ αὐτοδυναμία του. Σύγχρονοι ἀστοκαπιταλομαρξιστὲς κοινωνιολόγοι καὶ ἱστορικοί, θέλοντας σώνει—καὶ—καλὰ νὰ βροῦν ἑλληνικὲς ρίζες στὸν συνδικαλισμὸ — ὅπως ἄλλωστε πράττουν καὶ γιὰ ὅλους τοὺς ἄλλους θεσμοὺς ποὺ εἰσήχθησαν στὴν Ἑλλάδα —δρίσκουν ὁμοιότητες

μεταξὺ τῶν σημερινῶν συνδικάτων καὶ τῶν ἀρχαίων «ἐράνων» (α) καὶ «θιάσων» (β) ἢ τῶν νεωτέρων συντεχνιῶν καὶ συναφιῶν, (γ) καὶ τέλος ἀποτολμοῦν συγκρίσεις μεταξὺ συνδικαλιστικῆς «φιλοσοφίας» καὶ ἑλληνικοῦ συνεταιριστικοῦ πνεύματος. (δ) Πρόκειται γιὰ συνειδητὲς παραχαράξεις τῆς ἀλήθειας καὶ τῆς ἱστορίας.

Ή έλληνική κοινωνική ίδεολογία στηρίζεται σὲ ἀρχές, μὲ τὶς δποῖες ἡ συνδικαλιστική θεωρία ἔρχεται σὲ πλήρη σύγκρουση. Ἔχουμε, ἐν μέρει, ἐπισημάνει καὶ ἀναλύσει ἤδη τὶς ἀρχὲς αὐτές. Θὰ τὶς συνοψίσουμε ἐδῶ:

Πρώτη ἀρχὴ τῆς ἑλληνικῆς κοινωνικῆς ἰδεολογίας εἶναι ἡ ἀρχὴ τοῦ ἔργου, (ε) τοῦ ἀποτελέσματος δηλαδή — ὑλικοῦ ἢ πνευματικοῦ — ποὺ ἐπιτυγχάνει τὸ παραγωγικὰ δρῶν ἄτομο ἢ ὁμάδα. Ἡ «ἐργασία», ή ἀπασχόληση, αὐτή καθ' ἑαυτή, —ποὺ μπορεῖ νὰ μήν δημιουργή ἔργο ἢ ἀκόμη μπορεῖ νὰ παράγη ἀρνητικὸ ἔργο — εἶναι άδιάφορη κοινωνικά για τὸν Ἑλληνισμό καὶ ό,τιδήποτε τὸ καθαρά «ἐργασιακὸ» (ὧρες ἀπασχολήσεως, χρόνος ὑπηρεσίας, τυπικά γνωρίσματα τοῦ ἐργαζόμενου κλπ.) δὲν ὑπάρχει οὔτε σὰν ἔννοια στὴν έλληνική σκέψη, δέν ύπάρχει κάν σάν λέξη στήν έλληνική γλώσσα, ὅπως δὲν ὑπάρχει καὶ ἡ λέξη «ἐργασία» μὲ τὴν νεώτερη, ξένη, ἔννοιά της. Τὸ «ἔργο» είναι ή λέξη, ή ἔννοια καὶ ή ἀξία ποὺ ἀντιλαμβάνεται ό 'Ελληνισμός ἀπό τὰ πανάρχαια χρόνια, ἐνῶ τὴν «ἐργασία» την άγνόησε. ή συνδικαλιστική θεωρία, στηριζόμενη άποκλειστικά στην έργασία και άγνοώντας έντελῶς την άξία ἔργο, δὲν έχει τίποτε το έλληνικό, αποτελεί αρνηση, ίδεολογικον έχθρο τῆς έλληνικῆς ἀντιλήψεως γιὰ τὴν κοινωνία καὶ τὴν παραγωγή.

Δεύτερη ἀρχὴ τῆς ἑλληνικῆς κοινωνικῆς ἰδεολογίας είναι ἡ ἐνότητα τῆς κοινωνίας. Κοινωνικὲς «τάξεις» μὲ τὴν ἀστοκαπιταλομαρ-

<sup>(</sup>α) Οι «ἔρανοι» ἀποτελούσαν οἰχονομικὲς ἐνώσεις μή, ὁμοτέχνων ἀτόμων, τῶν δ-ποίων τὰ μέλη χρησιμοποιούσαν χοινὸ κεφάλαιο γιὰ εἰδικούς σχοπούς (προιχοδότηση, ἀπελευθέρωση δούλων χ.Σ.). Ἐμφανίζονται ἤδη ἐπὶ Ὁμήρου χαὶ παίρνουν τὸ δνομά τους ἀπὸ τὸν ἐπικεφαλῆς τῶν μελῶν τους «ἐρανάρχη» (π.χ. «ἔρανος ᾿Απολλοδώρου»).

<sup>(</sup>δ) Οἱ «θίασοι ἀντιστοιχοῦσαν στὴν ᾿Αθήνα πρὸς τὰ «γένη» καὶ ἀποτελοῦσαν θρησκευτικές ἑταιρίες γιὰ τὴν λατρεία διαφόρων θεοτήτων.

<sup>(</sup>γ) Τά συνάφια καὶ οἱ συντεχνίες ήταν ἐνώσεις ἐλευθέρων δμοτέχνων ἐπαγγελματιῶν ἐπὶ Τουρκοκρατίας, ἀκόμη καὶ ἐπὶ Βυζαντίου, δηλαδή παραγωγικὰ αὐτοδύναμων καὶ ὅχι ἐξαρτημένων ἀτόμων καὶ ὑπηρετοῦσαν κυρίως τὸν σκοπὸ τής ἀλληλοδοήθειας μεταξὸ τῶν μελῶν τους καὶ ὅχι τής διεκδικήσεως συνδικαλιστικῶν αἰτημάτων.

<sup>(</sup>δ) Ὁ ἐλληνικός συνεταιρισμός ἐπὶ Τουρκοκρατίας ἀποτελεῖ ἕνωση κεφαλαίου καὶ ἐργασίας καὶ τὰ μέλη του εἶναι αὐτοδύναμα καὶ ὅχι ἐξαρτημένα παραγωγικά.

<sup>(</sup>ε) Βλ. σελ. 41.

ξιστική ἔννοια τοῦ ὅρου δὲν ὑπῆρξαν ποτὲ στὴν Ἑλλάδα ἀπὸ τὰ πανάρχαια χρόνια μέχρι τὰ μέσα τοῦ περασμένου αἰῶνα (ὁπότε τὸ φραγκολεβαντίνικο Κατεστημένο ποὺ ἐγκαθιδρύθηκε στὸ Νεοελληνικὸ Κράτος διέσπασε, μὲ τὴν εἰσαγωγὴ ξένων κοινωνικῶν δομῶν, τὴν πατροπαράδοτη ἐσωτερικὴν ἑνότητα τοῦ Ἑλληνισμοῦ). Δὲν ὑπάρχει ὁριζόντιος κοινωνικὸς κατατεμαχισμὸς ὅπως δὲν ὑπάρχει καὶ ὁριζόντιος πολιτικὸς κατατεμαχισμὸς (Κοινοβουλευτισμός). Ἡ ἑλληνικὴ κοινωνία ὑπῆρξε πάντοτε ἀ τ α ξ ι κ ή, ἀκριβῶς διότι ὁ χαρακτήρας τοῦ Ἑλληνικοῦ Πνεύματος εἶναι καθαρὰ ἀντιεξουσιαστικός, ἀντιοικονομιστικὸς καὶ ἀντιλογοκρατικός. Ἡ συνδικαλιστικὴ θεωρία, στηριζόμενη στὴν ἶδέα τῆς διεσπασμένης ταξικῆς κοινωνίας, ἀντιφάσκει ἐκ θεμελίου πρὸς τὴν ἑλληνικὴ κοινωνικὴ θεωρία, ζωὴ καὶ πράξη.

Τρίτη ἀρχὴ τῆς ἑλληνικῆς κοινωνικῆς ιδεολογίας είναι ἡ ιδέα τῆς δικαιοσύνης. Ό καθένας δικαιοῦται ἀνάλογα πρὸς αὐτὸ ποὺ προσφέρει (=παράγει). Ἡ ἶδέα τῆς δικαιοσύνης —καθολική ἀξία τοῦ Έλληνισμοῦ μὲ πολιτική, κοινωνική καὶ πνευματική ἔκφραση — εἶναι ἀσυμβίβαστη πρός τὴν ἰσοπέδωση τῆς κοινωνίας καὶ τὴν ἐξομοίωση τῶν παραγωγικά δρώντων ἀτόμων. Ποτὲ δὲν νοεῖται ἐξίσωση δικαιωμάτων μεταξύ άτόμων, άπλῶς λόγω κοινῶν τυπικῶν γνωρισμάτων (ἴσος χρόνος ὑπηρεσίας, ἴση διάρκεια ἐργασίας, ὅμοια τυπικὰ προσόντα κλπ.), διότι ποτέ δέν ύπάρχει αντικειμενικά έξίσωσή τους στήν δυνατότητα παραγωγής ἔργου. Οἱ δυνατότητες καὶ τὸ ἔργο τοῦ καθενὸς είναι πάντοτε διαφορετικά ἀπό τὶς δυνατότητες καὶ τὸ ἔργο τοῦ ἄλλου. Ἡ ἐξίσωση ἀποτελεῖ ἀδικία, εἶναι ἀσυμβίβαστη πρός την ίδεα της δικαιοσύνης - καὶ ταυτόχρονα ἀσυμδίδαστη πρὸς τή Φύση, τὴν λογική, τὴν ἀλήθεια καὶ τὴν ἐλευθερία. Ἡ συνδικαλιστική θεωρία, θεμελιωμένη πάνω στή δάση τῆς ἰσότητας δικαιωμάτων τῶν ἐργαζομένων μὲ κοινὰ τυπικὰ χαρακτηριστικά, ἀποτελεῖ καθαρήν ἄρνηση τῆς ἑλληνικῆς κοινωνικῆς ἀντιλήψεως καὶ μέσον έξαλλοτριώσεως της έλληνικης κοινωνικης ζωης.

Τέταρτη κεφαλαιώδης άρχη τῆς ἑλληνικῆς κοινωνικῆς ἀντιλή-ψεως εἶναι ἡ ταυτότητα κοινωνίας - Πολιτείας. Τὸ ὑλιστικὸ σχῆμα κοινωνία, μὲ τὴν ἔννοια τοῦ συνόλου ποὺ στηρίζεται ἀποκλειστικὰ στὴ σύμπτωση καθαρὰ ὑλικῶν συμφερόντων τῶν μελῶν του, ἀνεξάρτητα ἀπὸ τὴν ἱδέα τοῦ Ἔθνους, ἀπουσιάζει ἀπὸ τὴν ἑλληνικὴ ἱστορία. Ἡ κοινωνικὴ-παραγωγικὴ δράση τοῦ ἀτόμου ἢ τῆς ὁμάδας νοεῖται σὰν ἐθνικὴ παραγωγικὴ λειτουργία καὶ οἱ κοινωνικὲς ἀξίες σὲ καμμιὰ περίπτωση δὲν μποροῦν νὰ τεθοῦν πάνω ἀπὸ τὶς πολιτικὲς ἰδέες. Τοῦτο, ἄλλωστε, καταφαίνεται ἀπὸ τὴν ἑλληνικὴ πολιτικὸς

σκέψη. Οἱ Ἕλληνες θεμελιωτὲς τῆς πολιτικῆς θεωρίας καὶ Ἐπιστήμης, μὲ κορυφαίους τὸν Πλάτωνα καὶ τὸν ᾿Αριστοτέλη, ἀντιπαρέρχονται τὴν μελέτη τῆς κοινωνίας, σὰν ὑλιστικοῦ - οἰκονομιστικοῦ σχήματος καὶ ἀναφέρονται μόνον δευτερευόντως σ᾽ αὐτὸ — καὶ πάντοτε σὲ συνάρτηση μὲ τὴν Πολιτεία. Στὴν πραγματικότητα, ἑλληνικὴ κοινωνιολογικὴ - οἰκονομολογικὴ σκέψη, μὲ τὴν σημερινὴ ἔννοιά της, δὲν ὑπάρχει στὸ Ἑλληνικὸ Πνεῦμα. Ὁ κοινωνισμὸς - οἰκονομομὸς εἶναι χαρακτηριστικὸ τῆς σκέψεως τῆς Δύσεως καὶ ἀναπτύχθηκε τερατωδῶς στὴν νεώτερη ἐποχή, μετὰ τὴν καταστροφὴ τοῦ Ἑλληνικοῦ Πνεύματος καὶ τὸν θρίαμδο τῆς ἑδραιογενοῦς Λογοκρατίας. Ἡ συνδικαλιστικὴ θεωρία γνήσιο τέκνο τοῦ ἐξουσιαστικοῦ κοινωνισμοῦ - οἰκονομισμοῦ τῆς Λογοκρατίας, ἀπορρίπτεται ἀπὸ τὸν Ἑλληνικὸ Λόγο, ἀποτελεῖ ἀντίφαση πρὸς τὸν ἀντιλογοκρατικὸ - ἰδεαλιστικὸ χαρακτῆρα τῆς ἑλληνικῆς σκέψεως.

\* \* \*

Δὲν μποροῦμε νὰ μιλᾶμε γιὰ ἀναγέννηση τῆς Ἑλληνικότητας καὶ ἀνάδειξή της γιὰ μιὰ ἀκόμη φορὰ στὴν ἱστορία, σὲ ὁδηγὸ καὶ πρωτοπόρο τοῦ ἄρρωστου καὶ παραπαίοντος σημερινοῦ Κόσμου, ὅταν τὸ ψεύτικο παίζη ρόλο ἀληθινοῦ, τὸ νοσηρὸ ἐπέχη θέσιν ὑγιοῦς καὶ τὸ ἄδικο ἐκτοπίζη τὸ δίκαιο ἀπὸ τὴν κοινωνία. Ἡ συνδικαλιστικὴ θεωρία καὶ πράξη ἀποτελεῖ, ὅπως ἀποδείξαμε, ἔναν ἀπὸ τοὺς ἰδεολογικοὺς στυλοβάτες τῆς ψευτιᾶς καὶ τῆς ἀδικίας, τῆς ἰσοπεδώσεως καὶ τῆς μαζοποιήσεως, τῆς δουλοποιήσεως καὶ τῆς ἀντιδραστικότητας, ποὺ χαρακτηρίζουν τὴν ἀρρωστημένη ἐξουσιαστικὴ κοινωνία.

Κοινωνία τῶν δημιουργῶν, τῶν παραγωγικὰ αὐτεξούσιων ἀτόμων, πρέπει νὰ εἶναι ἡ Ἑλληνικὴ Κοινωνία τοῦ Μέλλοντος.

Τὸ ταπεινότερο ἐπάγγελμα καὶ τὸ ὑψηλότερο λειτούργημα θὰ προσφέρουν τὴ χαρὰ τῆς δημιουργίας, διότι θὰ ἀξιολογοῦνται σὰν ἔργο καὶ ὅχι σὰν ἔργασία.

Τὸ παραγωγικὰ αὐτεξούσιο μέλος της πρέπει νὰ εἶναι ἐργάτης ἑνὸς καὶ μοναδικοῦ «ἐργοδότη», καὶ «συνδικαλισμένος» σ' ἕνα καὶ μοναδικὸ «σωματεῖο», τὴν Ἑλληνικὴ Πολιτεία, ἱεραρχημένος φυσικά, ἀληθινά, ἀξιοκρατικὰ καὶ ἐλεύθερα σὰν αὐτοδύναμη προσωπικότητα καὶ ὅχι ἰσοπεδωμένος σὰν ἀπρόσωπος μαζάνθρωπος τῆς συνδικαλιστικῆς δουλείας.

Οἱ ἑλληνικὲς ἰδέες τῆς Δικαιοσύνης, τῆς ᾿Αλήθειας, τῆς Ἐλευθερίας καὶ οἱ ἀρχὲς ποὺ ἀπορρέουν ἀπ' αὐτὲς (ὅπως οἱ κοινωνικὲς άρχες τοῦ ἔργου καὶ τῆς κοινωνικῆς ἀξιοκρατίας) πρέπει νὰ άναστηλωθοῦν καὶ νὰ γίνουν τὸ ἰδεολογικὸ θεμέλιο τῆς έλληνικῆς κοινωνίας. Τὸ σαθρὸ ὑπόδαθρο τῶν σιωνιστικῶν ἐξουσιαστικῶν ἀρχῶν πάνω στὸ ὁποῖο στηρίζεται ἰδεολογικὰ ἡ κρατοῦσα τάξη πραγμάτων τῆς Λογοκρατίας καὶ τοῦ οἰκονομισμοῦ, ἀρχῶν ποὺ ὁ μοναδικός καὶ ἀνομολόγητος πρακτικός σκοπός τους εἶναι ὁ ὁριζόντιος κατατεμαχισμός, ή διάσπαση τῶν Ἐθνῶν, ἔχει σαπίσει καὶ τὸ κοινωνικὸ ἀστοκαπιταλομαρξιστικὸ καθεστώς θὰ κλείση τὸν κύκλο τῆς ίστορίας του. "Ας συνειδητοποιήσουμε, ὅτι ἡ ἀφετηρία γιὰ τὴν ἀλήθεια ταυτίζεται μὲ τὴν Ἑλληνικότητα καὶ ἄς ἀρχίσουμε νὰ χτίζουμε τά έλληνικά ίδεολογικά θεμέλια τῆς μέλλουσας ύγιοῦς έλληνικῆς κοινωνίας, τῆς ἔναρχης κοινωνίας, πού θὰ διαδεχθῆ τὴν σημερινή ψεύτικη έξουσιαστική κοινωνία τοῦ 'Αστοκαπιταλομαρξισμοῦ καὶ Καταναλωτισμοῦ.

## ιβ. — 'Ο ἐκβαρβαρισμὸς τοῦ 'Ολυμπιακοῦ Πνεύματος

🚺 αρακτηρίζοντας 6 α ρ 6 ά ρ ο υ ς ὅλους τοὺς μὴ "Ελληνες 🕒 Δ δηλαδή τούς ἀνθρώπους, ὅλων τῶν φυλῶν, ἀκόμη καὶ τοὺς φυλετικά "Ελληνες, πού δέν μετείχαν τοῦ Ελληνικοῦ Πολιτισμοῦ καί τῆς ἑλληνικῆς ἀντιλήψεως γιὰ τὴ ζωὴ καὶ τὸν Κόσμο (α) —καὶ ἀποκλείοντας αὐστηρότατα καὶ ἐπὶ ποινῆ θανάτου τὴ συμμετοχή τους στούς 'Ολυμπιακούς 'Αγώνες, οί άρχαῖοι "Ελληνες εἶχαν δαθύτατη ἐπίγνωση ένὸς πράγματος, ποὺ μὲ τὴν σύγχρονη ἐκπόρνευση τοῦ 'Ολυμπιακοῦ Πνεύματος ἔχει καταστῆ σαφὲς καὶ αὐτονόητο: "Ότι, δηλαδή, τὸ άγνὸ 'Ολυμπιακό 'Ιδεῶδες, γέννημα καὶ δημιούργημα τοῦ Ἑλληνικοῦ Πνεύματος, ὅπως καὶ ὅλες οἱ ἄλλες μεγάλες καὶ ὑψηλές έλληνικές ίδέες, ἀρχές καὶ ἀξίες, μόνον ἀνάμεσα στοὺς πνευματικά "Ελληνες μποροῦν νὰ ἐπιζοῦν, νὰ ἀναπτύσσωνται καὶ νὰ γίνωνται πράξη καὶ τρόπος ζωῆς, ἐνῶ, ἀντίθετα, εἶναι πράγματα ξένα καὶ ἀσυμβίβαστα πρὸς τοὺς μή έλληνικούς, δηλαδή τοὺς βαρβαρικούς «πολιτισμούς», και δέν μποροῦν νὰ ύπάρξουν ἀλώδητα, ἀναλλοίωτα καὶ ἀτόφυα μέσα σ' αὐτούς.

'Αλλὰ ἡ ἀδυναμία οἱασδήποτε ἄλλης, πλὴν τῆς ἑλληνικῆς, ἀντιλήψεως γιὰ τὴν ζωὴ καὶ τὸν Κόσμο, νὰ διατηρήση άγνὴ καὶ νὰ ὑλοποιήση αὐθεντικὰ τὴν ἑλληνικὴ 'Ολυμπιακὴ 'Ιδέα ἀποδείχθηκε ἤδη στὴν ἀρχαιότητα, ὅταν μετὰ τὴν κατάκτηση τοῦ 'Ελληνικοῦ Κόσμου ἀπὸ τοὺς Ρωμαίους, οἱ τελευταῖοι παραβίασαν, μὲ τὸ «δίκαιο» τοῦ κατακτητῆ, τὸν ἱερὸ νόμο τοῦ ἀποκλεισμοῦ τῶν μὴ 'Ελλήνων — βαρβάρων ἀπὸ τοὺς 'Αγῶνες καὶ ἐπέβαλαν τὴν συμμετοχή, γιὰ πρώτη φορά, τῶν ξένων σ' αὐτούς: 'Απὸ τὴ στιγμὴ ποὺ ὁ πρῶτος Ρωμαῖος ἀθλητὴς μπῆκε στὸ στάδιο τῆς 'Ολυμπίας, ἡ ἁγνότητα, ἡ ἱερότητα, ὁ ὑψηλόφρων ἰδεαλισμός, ἡ ἀφιλοκέρδεια, ὁ αὐστηρὸς δια-

<sup>(</sup>α) `Από τοὺς 'Ολυμπιακοὺς 'Αγῶνες, οἱ ἀρχαῖοι "Ελληνες ἀπέκλειαν — ὅχι μόνον σὰν ὰθλητὲς ἀλλὰ καὶ σὰν θεατὲς τοὺς ἄτιμους, τοὺς πόρνους, τοὺς ἀσεδεῖς, τοὺς συκοφάντες καὶ ἄλλους, ποὺ εἶχαν καταδικασθή γιὰ παρόμοια ἀτιμωτικὰ ἀδική ματα.

χωρισμός ἀπὸ τὴν ἐξουσία, τὸ ἀδέκαστο τῶν Ἑλλανοδικῶν, τὸ ὑψηλὸ ἀγωνιστικὸ πνεῦμα καὶ ὅλα τὰ ἄλλα ἔξοχα χαρακτηριστικὰ ποὺ οἱ θαυμαστοὶ ἐκεῖνοι ἄνθρωποι ποὺ ζοῦσαν στὰ ἑλληνικὰ χώματα εῖχαν προσδώσει καὶ καθιερώσει ἐπὶ χίλια καὶ πλέον χρόνια στὸν ὀλυμπιακὸ θεσμό, πῆγαν περίπατο —καὶ μπῆκαν στὸν ἱερὸ χῶρο τῆς Ἦλτεως ἡ λατινικὴ ματαιοδοξία καὶ μεγαλομανία, ἡ λατινικὴ ἐξουσιαστικὴ σκοπιμότητα καὶ γενικὰ ὁ λατινικὸς δαρδαρισμός. (α)

Καὶ ὅταν κατὰ τὴν ἴδια περίπου ἐποχή, τὸ Σαράντα Τέσσερα μ.Χ., δημιουργήθηκε ὑποκατάστατο τῶν 'Ολυμπιακῶν 'Αγώνων στὴν 'Αντιόχεια τῆς Συρίας, οἱ 'Ολυμπιάδες ποὺ διεξήγοντο ἐκεῖ δὲν εἶ-χαν καμμιὰ σχέση μὲ τὸ ἑλληνικὸ 'Ολυμπιακὸ Πνεῦμα, ἀλλὰ ἀπέκτησαν αὐτομάτως ὅλα τὰ χαμερπῆ γνωρίσματα τοῦ σημιτικοῦ πνεύματος: Τὸ στάδιο τῆς 'Αντιόχειας γέμιζε ἀπὸ πληρωμένους «ἀθλητές», θυμίζοντας πλατεῖες πόλεων ὅπου διάφοροι σαλτιμπάγκο. ἐπιδεικνύουν τὶς «ἀθλητικὲς» τους ἱκανότητες περιφέροντας ταυτόχρονα καὶ δίσκο ἐπαιτείας, τὰ γεμᾶτα χάρη, ἀπλότητα καὶ τεχνικὴ ἀγωνίσματα τῶν 'Ελλήνων ἀντικαταστάθηκαν ἀπὸ ἐπιδείξεις κτηνώδους σωματικῆς ρώμης τῶν 'Ανατολιτῶν «ἀθλητῶν», ἐνῶ ὁ ἀγωνιστικὸς χῶρος ἦταν κατειλημμένος ἀπὸ στρατιὲς 'Εδραιοφοινίκων ἐμπόρων καὶ τυχοδιωκτῶν, ποὺ προσέδιδαν στοὺς «'Αγῶνες» χαρακτῆρα μᾶλλον ἀνατολίτικου παζαριοῦ παρὰ 'Ολυμπιάδας.

Καί, τέλος, ὅταν ὁ ἑδραϊκὸς θρησκευτικὸς δογματισμὸς εἰσέδα-λε καὶ κατίσχυσε στὸν ἑλληνικὸ χῶρο, ἦταν ἀδύνατο νὰ ἀνεχθῆ τὴν ὕπαρξη τοῦ ἑλληνικοῦ θεσμοῦ καὶ τοῦ ὑψηλοῦ καὶ ἐλεύθερου πνεύματός του. Μὲ τὸ μῖσος του κατὰ τοῦ κάλλους καὶ τοῦ ἀνθρώπινου σώματος, μὲ τὴν ἀπέχθειὰ του κατὰ τοῦ φυσικοῦ καὶ τοῦ ἀληθινοῦ, μὲ τὸν βαθύτατο φόθο του ἀπέναντι στὸ μεγαλεῖο τοῦ 'Ελληνικοῦ Πνεύματος γενικά, ἦταν ἀδιανόητο νὰ συμβιβασθῆ μὲ τὸ 'Ολυμπιακὸ 'Ιδεῶδες καὶ νὰ τὸ ἀφήση νὰ ζῆ. Καὶ γι' αὐτό, μόλις ἀπέκτησε καὶ σταθεροποίησε τὸν ἔλεγχο ἐπὶ τῆς πολιτικῆς ἐξουσίας, κατήργησε τοὺς 'Ολυμπιακοὺς 'Αγῶνες, διακόπτοντας ἔτσι βίαια τὴν συνεχῆ λειτουργία, τουλάχιστον ἐπὶ χίλια ἑκατὸ ἑξήντα ἐννέα χρόνια, (ϐ) ἑνὸς ἀπὸ τοὺς λαμπρότερους, άγνότερους καὶ καταπληκτικώτερους

<sup>(</sup>α) 'Ο αὐτοκράτωρ Νέρων, ἀφοῦ «ἀγόρασε» μιὰ εὐτελὰς ποσό τὴν νίκη στὴν άρματοδρομία, διέταξε τὴν τέλεση τῶν 'Αγώνων πρόωρα, στοὺς δποίους συμμετέσχε και νίκησε κερδίζοντας... 75 στεφάνια.

<sup>(6)</sup> Σὰν πρώτη 'Ολυμπιάδα ἐκλαμβάνεται ή τοῦ ἔτους 'Επτακόσια 'Εβδομήντα Έξη, π.Χ., ὁπότε νικητής στὸν ὀρόμο ἑνὸς σταδίου ἀναδείχθηκε ὁ Κόροιβος ἀπό τὴν 'Ηλεία, ἀλλά θεωρεῖται βέβαιον ὅτι ἀθλητικοὶ ἄγῶνες διεξήγοντο στὴν 'Ολυμπία καὶ σὲ ἄλλους ἐλληνικοὺς χώρους πολλοὺς αἰῶνες ἐνωρίτερα. Τοὺς 'Ολυμπιακοὺς 'Αγῶνες κατήργησε ὁ Βυζαντινὸς αὐτοκράτορας Θεοδόσιος ὁ «Μέγας», τὸ Τριακόσια 'Ενενήντα Τρία μ.Χ.

θεσμούς έξ ὅσων ποτὲ ἐμφανίστηκαν σ' δλόκληρη τὴν ἱστορία τοῦ πολιτισμοῦ τῆς ἀνθρωπότητας.

Αὐτὸ ποὺ ἀπεδείχθη στὴν ἀρχαιότητα, ὅτι δηλαδὴ τὸ 'Ολυμπιακὸ Πνεῦμα ἀποκεκομμένο ἀπό τὸν ὀμφάλιο λῶρο του, τὸ Έλληνικὸ Πνεῦμα, εἶναι ἀδύνατο νὰ ὑπάρξη, καί, ἀφ' ἑτέρου, ὅτι ἡ λειτουργία τοῦ ὀλυμπιακοῦ θεσμοῦ μέσα στὰ πλαίσια ἄλλων πολιτισμῶν καὶ ἄλλων κοσμοθεωριῶν δὲν εἶναι δυνατὸν παρὰ νὰ ὁδηγήση στὴν ἐκπόρνευση καὶ τὸν ἐκθαρβαρισμό του, ἐπιβεβαιώθηκε στὴ σύγχρονη ἐποχή, ἀπὸ τότε ποὺ ὡρισμένοι φωτισμένοι ἄνθρωποι, Ελληνες πνευματικά, ἐπεδίωξαν καὶ πέτυχαν τὴν ἀναβίωση τῶν 'Ολυμπιακῶν 'Αγώνων.(α)

Πολιτική σκοπιμότητα καὶ ἰμπεριαλιστικὲς ἐπιδώξεις τῶν ἐξουσιαστῶν τοῦ Κόσμου, ματαιοδοξίες καὶ ἐπιδειξιομανία τῶν διαφόρων καθεστώτων, προπαγάνδα καὶ παραπλάνηση τῶν λαῶν, ἐμπόριο καὶ διαφήμιση, ντοπάρισμα καὶ ἀθέμιτος συναγωνισμὸς τῶν ἀθλητῶν, ἐπαγγελματισμὸς καὶ χρηματισμός, σαμποτὰζ καὶ δολοφονικὲς ἐπιθέσεις, ὑποκριτικὲς «ἀποχὲς» καὶ «ἡμισυμμετοχές», ἀμφίδολης ἀξίας καὶ εἰλικρίνειας κηρύγματα περὶ συναδελφώσεως, ἰδεολογικὲς σοῦπες, σερδιριζόμενες χωρὶς νὰ παραγγελθοῦν, περὶ εἰρηνισμοῦ, «ἀνθρωπίνων δικαιωμάτων», διεθνισμοῦ κλπ. δρωμίζουν καὶ μολύνουν τὴν 'Ολυμπιακὴν 'Ιδέα καὶ τὴν κατάντησαν ἐξάμβλωμα, «παράλλαμα», σκιὰ τοῦ ἑαυτοῦ της. Τὸ 'Ολυμπιακὸ Πνεῦμα δὲν εἶναι πιὰ ἰδανικὸ καὶ αὐτοσκοπός, ἀλλὰ μέσον ἐξυπηρετήσεως διαφόρων ταπεινῶν σκοπῶν καὶ ἐπιδιώξεων, οἰκονομικῶν, προπαγανδιστικῶν καὶ γενικὰ ἐξουσιαστικῶν.

'Αλλὰ πῶς ἀλλοιῶς θὰ μποροῦσε νὰ καταντήση ὁ ὑψηλὸς αὐτός θεσμός, τὴ στιγμὴ ποὺ ὑπάρχει σὰν ξένο σῶμα μέσα στὸ γενικὸ ίδεολογικὸ πλαίσιο τοῦ καθεστῶτος τοῦ οἰκονομισμοῦ, τῆς Λογοκρατίας, τοῦ ὡφελιμισμοῦ, τῆς ἀχαλίνωτης ἐξουσιαστικῆς μανίας, τῆς τεχνοκρατίας καὶ τοῦ 'Αστοκαπιταλομαρξισμοῦ, ποὺ ἰσχύει καὶ διέπει ὁλόκληρο τὸ σύγχρονο Κόσμο;

Ό Κόσμος «μας», ὁ Κόσμος μέσα στὸν ὁποῖο μᾶς ἔχουν ὑποχρεώσει νὰ ζοῦμε, ὁ Κόσμος ποὺ τυραννεῖται καὶ ἐξουσιάζεται ἀπὸ τὸ ψέμα, τὸ δόγμα, τὴν τυφλὴ θέληση τῆς ἐξουσίας, τὴν παντοδυναμία τῆς ὕλης, ὁ Κόσμος ποὺ θύει χίλιες φορὲς τὴ στιγμὴ σ' ἕνα

<sup>(</sup>α) Οξ πρώτος 'Ολυμπιαχοί 'Αγώνες της νεώτερης έποχης διεξήχθησαν στην 'Αθήνα το Χίλια 'Οκτακόσια Ένενηντα Έξη  $\mu.X.$ 

καὶ μόνο Θεό, τὸν Μαμωνᾶ, δὲν ἔχει κανένα περιθώριο πιά, γιὰ νὰ ἀνακαλύψη καὶ νὰ λατρεύση κανέναν ἄλλο Θεό, καμμιὰν ἀλήθεια, καμμιὰν ἰδέα. Ὁ ἀθλητής ποὺ ἀποφασίζει νὰ προετοιμασθῆ γιὰ τὴν ᾿Ολυμπιάδα, καὶ ἀν ἀκόμη ὁ ἴδιος προσέβλεπε ἰδεαλιστικὰ στὴν μοναδικὴ ἀμοιβὴ τοῦ ἁπλοῦ καὶ ἀπέριττου κότινου τῆς νίκης, στὸ στεφάνωμα μὲ τὸ κλαδὶ τῆς όλυμπιακῆς ἀγριελιᾶς, ἡ ὑλιστικὴ καὶ χυδαία συμμορία καὶ τὰ κατὰ τόπους παρακλάδια της ποὺ κυδερνοῦν, σὰν Διεθνὴς Ἐξουσία, τὴν ἀνθρωπότητα καί, σὰν τοπικὲς ἐξουσίες, τὰ Ἔθνη, θὰ τὸν διαφθείρουν μὲ τὰ πρόστυχα «κίνητρα» ποὺ θὰ τοῦ προσφέρουν, μὲ τὸν μισθό, τὴν ἀποζημίωση, τὰ πρίμ, τὴν τοποθέτηση σὲ προσοδοφόρους θέσεις καὶ τὰ ἄλλα παρεμφερῆ μὲ τὰ ὁποῖα ἐκπορνεύουν κάθε ἀξία καὶ κάθε ἄτομο.

Οἱ ὀργανωτικὲς ἐπιτροπὲς καὶ ἄν ἀκόμη οἱ ἴδιες εἶναι φορεῖς τῆς λιτότητας καὶ ἀπλότητας τοῦ ἀπολιτικοῦ 'Ολυμπιακοῦ Πνεύματος, θὰ ὑποταχτοῦν στὸν πειρασμὸ τῆς ματαιοδοξίας, ἀπὸ τὴν ὁποία διέπεται ἡ πολιτικὴ ἐξουσία καὶ θὰ δοῦν τὴν διοργάνωση τῶν ἀγώνων σὰν ἁπλὸ μέσον ἐπιδείξεως πλούτου ἢ «ὑψηλῆς τεχνολογίας», σὰν ὅιτρίνα προδολῆς καὶ διαφημίσεως τῆς «εὐημερίας» τῶν καθεστώτων.

Οἱ Ἑλλανοδίκες, καὶ ἄν ἀκόμη συναισθάνωνται ὅτι εἶναι αὐθεντικοὶ λειτουργοὶ τοῦ ᾿Ολυμπίου Ζηνός, δηλαδὴ τῆς ᾿Αλήθειας καὶ τῆς Δικαιοσύνης, δὲν θὰ ἀρνηθοῦν νὰ βραβεύσουν ἐπαγγελματίες, χρηματιζόμενους, ἄτιμους ἢ ντοπαρισμένους, διότι δὲν ὑπόκεινται πιὰ στὴν ὑπέρτατη ἄυλη ἀρχὴ τῆς ἰδέας —καὶ μόνο σ᾽ αὐτὴν—ἀλλὰ διότι ἡ θέση τους ἐξαρτᾶται ἀπὸ τὴν ἐξουσία καὶ τὶς σκοπιμότητές της.

Οἱ ᾿Ολυμπιονίκες, καὶ ἄν ἀκόμη ἐπιστρέφοντας στὴν πατρίδα τους δὲν φιλοδοξοῦν παρὰ νὰ δεχτοῦν τὴν δίκαιη ἀμοιδὴ τῆς τιμῆς καὶ τῆς δόξας, ἀμοιδὴ καθαρὰ ἠθικοῦ καὶ ἰδεαλιστικοῦ χαρακτῆρα, καὶ νὰ τοὺς ὑμνήσουν ποιητὲς σὰν τὸν Πίνδαρο, δὲν θὰ ἀντέξουν στοὺς πειρασμοὺς καὶ τὰ δολώματα ποὺ θὰ τοὺς προσφέρη ἡ κρατοῦσα τάξη πραγμάτων γιὰ νὰ τοὺς ἐκμεταλλευθῆ πολιτικά, καὶ θὰ καταντήσουν «γυρολόγοι» καὶ «ἀβανταδόροι» τῶν ἐκπορνευτῶν τους.

Καὶ τὰ Εθνη, καθώς εἶναι ἐθισμένα, ἀπὸ τὴν ψυχρὴ λογοκρατικὴ τάξη πραγμάτων ποὺ ἐπιδάλλει ἡ ἐξουσία, νὰ ἀσπάζωνται καὶ νὰ χειροκροτοῦν τὶς μεθόδους της, δὲν θὰ «κατεδαφίσουν τὰ τείχη», ὑποδεχόμενα τοὺς νικητὲς οὕτε θὰ τοὺς ἀνακηρύξουν «ἀείσιτους» στὸ

Πρυτανείο —τιμή, ἐπίσης, καθαρὰ συμδολικοῦ καὶ ἰδεαλιστικοῦ χαρακτῆρα— ἀλλὰ θὰ διαδουκοληθοῦν ἀπὸ τὴν προπαγάνδα καὶ θὰ θαυμάσουν τὶς ἐπιτυχίες τῶν ἀθλητῶν τοῦ «ἐλευθέρου» ἢ τοῦ «σοσιαλιστικοῦ κόσμου» —ἀναλόγως. Καὶ δεδαιότατα, ἡ λογοκρατικὴ ἐξουσία ποὺ κυδερνᾶ τὸν Κόσμο, ἀντὶ νὰ κρατήση μακρυὰ ἀπὸ τὴν πολιτικὴ καὶ τὴν σκοπιμότητα τὸν ᾿Ολυμπισμό, μέσω μιᾶς σιωπηρῆς «ἱερᾶς ἐκεχειρίας», θὰ δῆ σ᾽ αὐτὸν τὴν εὐκαιρία τῆς προπαγάνδας καὶ τῆς ὑποκριτικῆς συνθηματολογίας περὶ ἐδαφικῆς ἀκεραιότητας καὶ «ἀνθρωπίνων δικαιωμάτων» ἢ, ἀφ᾽ ἑτέρου, περὶ ἑνότητας τοῦ «σοσιαλιστικοῦ Κόσμου» καὶ οὕτω καθεξῆς.

Ό ἐκδαρδαρισμὸς καὶ ὁ εὐτελισμὸς τοῦ 'Ολυμπιακοῦ Πνεύματος, ὄντας μοιραία καὶ ἀναγκαστικὴ συνέπεια τῆς ἀποδολῆς ἀπὸ τὸν Κόσμο μας τοῦ ἑλληνικοῦ ἰδεαλισμοῦ καὶ τῆς κατισχύσεως τοῦ ἀστοκαπιταλομαρξιστικοῦ ὑλισμοῦ καὶ τῆς Λογοκρατίας, δὲν εἶναι δυνατὸν νὰ σταματήση ἐν ὅσω ἐπικρατεῖ τὸ ἰσχῦον παγκόσμιο ἰδεολογικὸ καὶ ἠθικὸ καθεστώς. 'Ο θεσμὸς τῶν νεωτέρων 'Ολυμπιακῶν 'Αγώνων, θλιδερὴ ἀπομίμηση τοῦ μεγαλειώδους ἑλληνικοῦ θεσμοῦ, δὲν βρίσκει τὸ κατάλληλο ἔδαφος γιὰ νὰ ριζώση καὶ νὰ ἀνθήση — καὶ γι' αὐτὸ εἶναι καταδικασμένος, ἀργὰ ἢ γρήγορα, νὰ ἐκλείψη, νὰ πεθάνη. "Όπως δὲν φύονται πορτοκαλιὲς στὴ Σιδηρία, οὔτε ἔλατα στὸν 'Ισημερινό, ἔτσι δὲν μπορεῖ νὰ ὑπάρξη ἡ άγνότητα, ἡ ἀλήθεια καὶ ἡ ὑψηλοφροσύνη μέσα σ' ἕνα περιδάλλον προστυχιᾶς, δόγματος καὶ χαμέρπειας. Οἱ νεώτεροι 'Ολυμπιακοὶ 'Αγῶνες ἀκολουθοῦν σταθερὰ κατιοῦσα καὶ ἐκφυλιστικὴ πορεία καὶ τὸ τέλος τους θὰ ἔρθη σύντομα.

Ή ἀπολύτως ἀπαραίτητη, ἡ κεφαλαιώδης προϋπόθεση γιὰ τὸν ἐξαγνισμὸ καὶ τὴν κάθαρση τοῦ ἱεροῦ ὀλυμπιακοῦ θεσμοῦ ἀπὸ τὸ ἄγος καὶ τὴ βρωμιὰ τῆς Λογοκρατίας καὶ τῆς σκοπιμότητας μὲ τὰ ὁποῖα τὸν ἔχουν μαγαρίσει —καὶ, ἑπομένως, ἡ μοναδικὴ προϋπόθεση γιὰ τὴν διάσωση τῶν ᾿Ολυμπιακῶν ᾿Αγώνων ἀπὸ τὸν κίνδυνο τῆς καταργήσεως καὶ διακοπῆς τους— εἶναι ἡ ἀναστήλωση καὶ ἀναβίωση τοῦ ἀγνοῦ καὶ ἰδεαλιστικοῦ πνεύματος, ποὺ εἶναι συμφυὲς μ' αὐτούς, ὅπως, ἄλλωστε, εἶναι συμφυὲς πρὸς κάθε τι τὸ μεγάλο καὶ ὑψηλό.

Γιὰ νὰ ἐπανεύρη ὁ Ὀλυμπισμὸς τὴν χαμένη ἠθικὴ ὑγεία του πρέπει νὰ προηγηθῆ ἡ ἀνάρρωση ὁλόκληρου τοῦ πολιτισμοῦ μας.

### Οίοδήποτε μέτρο είναι μάταιο. (α)

"Όταν μιὰ Ἑλληνική Πολιτεία ἀπαλλαγῆ ἀπό τὸ ψεῦδος, τἡν ἀπάτη καὶ τὸν ὑλισμό, τότε οἱ Ὀλυμπιακοὶ ᾿Αγῶνες θὰ ἀναδιώσουν πραγματικά, θὰ ἀναστηθοῦν. Τότε τὸ Ὀλυμπιακό Πνεῦμα θὰ ξαναεπιστρέψη στὴ Γῆ ἀπὸ τὸν ἐξωγήῖνο χῶρο, ὅπου τώρα ζῆ ἐξόριστο.

Τότε τὸ έλληνικὸ ἰδανικὸ «νοῦς ὑγιὴς ἐν σώματι ὑγιεῖ» θὰ πάρη τή θέση τοῦ ψεύτικου «ἰδανικοῦ τύπου» τοῦ μικροῦ, ἄρρωστου νάνου, πού παρά την σωματική, ήθικη και πνευματική μηδαμινότητά του, ἐπιδάλλεται μὲ τὸν δόλο καὶ τὴν ἀπάτη καὶ κυριαρχεῖ πάνω στίς εύγενεῖς καὶ φωτισμένες φύσεις. (6) Τότε ἡ Ἑλληνική Πολιτεία θά διοργανώνη τις 'Ολυμπιάδες στην ίερη 'Αλτι, χωρίς τις «συνεννοήσεις» καὶ τὰ «παρασκήνια» τῆς Διεθνοῦς Ἐξουσίας, χωρὶς νὰ ρωτᾶ καὶ νὰ διαπραγματεύεται μὲ κανένα, ὅπως οἱ ἀρχαῖοι Ελληνες δὲν ρωτοῦσαν κανένα 6 ά ρ 6 α ρ ο, ὅταν διωργάνωναν τοὺς ᾿Αγῶνες -καί θά συμμετέχουν σ' αὐτούς ὅλοι οἱ άγνοὶ ἀθλητὲς καὶ φίλαθλοι τοῦ Κόσμου, ὅλοι οἱ πολιτιστικὰ "Ε λ λ η ν ε ς. Οἱ δαρδαρικοὶ 'Ολυμπιακοὶ 'Αγῶνες δαδίζουν πρὸς τὸ τέλος τους, αὐτοκτονοῦν κάτω ἀπὸ τὸ δάρος τῶν άμαρτιῶν τους. Οἱ μόνοι 'Ολυμπιακοί 'Αγῶνες τοῦ Μέλλοντος θὰ εἶναι Ἑ λ λ η ν ι κ ο ί, δηλαδή ἔκφραση τοῦ πνεύματος τοῦ Μεγάλου, τοῦ 'Ωραίου καὶ τοῦ 'Αληθινοῦ, ποὺ τούς γέννησε.

<sup>(</sup>α) Είναι πρόσρατη ή «διεθνής καμπάνια» τοῦ ξίληνικοῦ καθεστώτος, ποῦ συντασσόμενο καὶ συμμετέχον στὰ προπαγανδιστικὰ παιχνίδια τῆς Διεθνοῦς 'Εξουσίας ποῦ τὸ πατρωνάρει. καὶ μὲ ἀφετηρία τὸ γεγονὸς τῆς ἄτιμης ρωσικῆς εἰσδολῆς στὸ 'Αφγανιστὰν πρότεινε τὴν μόνιμη διεξαγωγή τῶν 'Ολυμπιακῶν 'Αγώνων στὴν 'Ολυμπία, προσφέροντας μάλιστα καὶ ξίληνικὸ ἔδαφος, τὸ ἱερὸ ἔδαφος τῆς "Αλτεως, στὸν Διεθνισμό, σὰν νὰ μὴν ἔπρεπε νὰ διατηρῆ τὴν ξίληνικότητά του ὁ χῶρος, ὅπου καταξιώθηκε ἔνας ἀπὸ τοὺς πιὸ ἐ λ λ η ν ι κ ο ὑ ς θεσμοὺς τῆς ἱστορίας. 'Αλλὰ πῶς μπορεῖ νὰ ἔξυγιανθῆ ή 'Ολυμπιακὴ 'Ιδέα δάσει μιᾶς προτάσεως ποὺ ἀπορρέει ἀπὸ τὴν προπαγάνδα, μὲ ἀφορμή τὸ «θέατρο». δηλαδή, τῶν ἔξουσιαστῶν τοῦ Κόσμου, τὴν «παράσταση» ποὺ παίζουν γιὰ νὰ παραπλανοῦν τοὺς λαοὸς καὶ νὰ συγκαλύπτουν τὶς συμπαιγνίες τους; Καὶ πῶς τὸ «δικό» μας Κατεστημένο θὰ μπορέση νὰ προσδώση στοὺς 'Ολυμπιακοὺς τὸν χαμιένο ἱδεαλιστικό τους χαρακτῆρα, ὅταν τὸ ἴδιο είναι δέσμιο καὶ ἀπλὸ ἔξαρτηματάκι τοῦ παγκόσμιου δλιστικοῦ καὶ λογοκρατικοῦ Κατεστημένου; Δὲν ἔχει, λοιπόν, καμμιά λὲία καὶ ἡ πρόταση τοῦ Κατεστημένου μας, ἀλλὰ παρεμβάλλεται σὰν μιὰ ἀπλῆ «σκηνή» στὶς ἀτίλειωτες «πράξεις» τοῦ δόλου, τοῦ θεατρινισμοῦ καὶ τῆς ὁποκρισίας.

<sup>(</sup>δ) Πολλοί δλυμπιονίχες στήν άρχαιότητα ήσαν ταυτόχρονα καὶ κορυφαΐοι πνευματικοί καὶ πολιτικοί ἄνδρες. ὅπως ὁ Μίλων ὁ Κροτωνιάτης, κύριο στέλεχος τής φιλοσφικής Σχολής τοῦ Πυθαγόρα, ὁ `Αλκιδιάδης, ὁ 'Αρχύτας, γεωμέτρης, φιλόσοφος, στρατηγός καὶ πολιτικός, καὶ πολλοὶ ἄλλοι.

### ιδ. - Λειτουργίες καὶ ἐπαγγελματισμὸς

Στὰ λεξικὰ σὰν «ἐπάγγελμα» ὁρίζεται ἡ «ὅιο ποριστικ ἡ ἐργασία τινὸς» καὶ σὰν «ἐπαγγελματίας» ὁ «ἀσκῶν ὅιο ποριστικ ἡ οι στικ ἡ ν ἐργασίαν». 'Επομένως, ὅταν ἀσκῶ ἐπάγγελμα, σκοπός μου εἶναι νὰ ἐξασφαλίζω τὰ πρὸς τὸ ζῆν, καί, κατὰ λογικὴν ἀναγκαιότητα, ἡ ψυχολογικὴ ἀφετηρία καὶ τὸ λογικὸ κίνητρό μου ὡς ἐπαγγελματία εἶναι τὸ ἀτομικὸ καὶ οἰκογενειακό μου συμφέρον. Δὲν νοεῖται ἐπαγγελματίας ποὺ σκοπεύει στὴν ἱκανοποίηση τοῦ ἀτομικοῦ ἢ οἰκογενειακοῦ συμφέροντος ἄλλου ἀτόμου. Τὸ συμφέρον τοῦ δεύτερου ἀτόμου ἱκανοποιεῖται ἀπὸ τὴν ἄσκηση ἐπαγγέλματος ἐκ μέρους αὐτοῦ τοῦ ίδιου καὶ ὄχι ἐκ μέρους τοῦ πρώτου.

Ή άτομιστική άρχή τοῦ ἀσκοῦντος τὸ ἐπάγγελμα δὲν αἴρεται μέσα στὰ πλαίσια τῆς δμαδικῆς συμβιώσεως. "Οπως τὸ ἐκτὸς δμάδος ζῶν ἄτομο ξεκινᾶ κάθε πρωΐ, γιὰ νὰ ἀσκήση τὴν βιοποριστική ένασχόλησή του (π.χ. συλλογή ἄγριων καρπῶν ἢ σύλληψη θηραμάτων) μὲ μοναδικό σκοπό τὴν κάλυψη τῶν ἀτομικῶν ἀναγκῶν το μ ἢ τῶν ἀναγκῶν τῆς οἰκογένειας του, ἔτσι καὶ ὁ ϐιοποριζόμενος μέσα στό πλαίσιο τοῦ κοινωνικοῦ συνόλου ξεκινᾶ κάθε πρωΐ ἀπό τό σπίτι του, γιὰ νὰ ἀσκήση τὸ ἐπάγγελμά του γιὰ τὸν ἴδιο ἀκριδῶς σκοπὸ καὶ ὄχι γιὰ νὰ καλύψη τὶς ἀνάγκες ἄλλων. Ἡ μοναδικὴ διαφορὰ ποὺ έδῶ προκύπτει εἶναι «τεχνικῆς» φύσεως, ἀφορᾶ στὴν πρακτική καὶ όχι τὰ κίνητρα καὶ τοὺς σκοποὺς τοῦ ἐπαγγελματία: ἐπειδὴ γι' αὐτὰ ποὺ ἐπιδιώκει νὰ ἀποκτήση γιὰ λογαριασμό του ἐνδιαφέρονται καὶ ἄλλα μέλη τοῦ συνόλου, οἱ ἄλλοι ἐπαγγελματίες τῆς κοινωνίας, γίνεται μεταξύ τους έξ ἀνάγκης μία «συνδιαλλαγή». Παίρνει δ καθένας ὅ,τι τοῦ ἐπιτρέπουν οἱ ἄλλοι (σὰν ἄτομα ἢ σὰν σύνολο) ζητώντας ἀπ' αὐτὸν ἁπλῶς κάποιο ἀντάλλαγμα, κάτι ποὺ διαθέτει ήδη καὶ γιὰ τὸ ὁποῖο ἐνδιαφέρονται οἱ ἄλλοι. Ἔτσι, τὸ ἐπάγγελμα μέσα στὰ πλαίσια τοῦ συνόλου, χωρὶς νὰ χάνη τίποτε ἀπὸ τὴν ἀτομιστική φύση του, ἀσκεῖται πάνω σὲ δάση ἀναγκαστικῆς ἀμοιδαιότητας, δηλαδή συμβατικότητας. Ένω ὁ σκοπὸς τοῦ ἐπαγγελματία

τοῦ ὑπαγορεύει ν ὰ π ά ρ η, οἱ ἄλλοι, τὸν ἐξαναγκάζουν «ν ὰ δ ώ σ η, γ ι ὰ ν ὰ π ά ρ η». Δίνει λοιπὸν κι αὐτὸς (ἀγαθά, γνώσεις κλπ.) καὶ παίρνει κάτι ἀνάλογο. \*Αν Ελειπε αὐτὸς ὁ κοινωνικὸς ἐξαναγκασμός, ὁ ἐπαγγελματίας, συνεπὴς πρὸς τὸ ἀτομιστικὸ κίνητρό του, θὰ ἔπαιρνε μόνο, χωρίς ποτὲ νὰ σκεφθῆ νὰ δώση τίποτε.

Έκ διαμέτρου ἀντίθετα πρὸς τὴν ἀφετηρία, τὰ κίνητρα καὶ τοὺς σκοπούς τοῦ ἐπαγγέλματος καὶ τοῦ ἐπαγγελματία είναι ἡ ἀφετηρία, τὰ κίνητρα καὶ οἱ σκοποὶ τοῦ λειτουργήματος καὶ τοῦ λειτουργοῦ. Ένῶ τὸ ἐπάγγελμα ἀφορᾶ στὸ ἄτομο καὶ στὴν ἱκανοποίηση τοῦ ἀτομικοῦ συμφέροντος, τὸ λειτούργημα εἶναι ἔννοια ἀπαραίτητα συναρτημένη πρός τὶς ἔννοιες τοῦ συνόλου καὶ τοῦ γενικοῦ συμφέροντος. Καὶ ἂν ὁ ἐπαγγελματίας ξεκινᾶ ἀπὸ τὴν ἀφετηρία τοῦ λαμδάνειν, δ λειτουργός ξεκινᾶ ἀπό την ἀφετηρία τοῦ προσφέρειν. Στήν έλληνική γλώσσα λειτούργημα (άρχ. «λειτουργία») σημαίνει «ἐν τῆ εὐρεῖα ἐννοία πᾶσαν παροχήν, ὑπηρεσίαν, δαπάνην, προσφερομένην ἀπὸ τὸ ἄτομον πρὸς τὴν Πολιτείαν» καὶ λειτουργός σημαίνει «ὁ παρέχων, προσφέρων, ὑπηρετῶν, δαπανῶν διὰ τὴν Πολιτείαν» αὐτὰ ποὺ σὰν ἄτομο κατέχει ὁ ἴδιος (ἀγαθά, χρήματα, ὑπηρεσία, γνώσεις κλπ.). "Όταν ἀσκῶ λειτούργημα, σκοπός μου δέν εἶναι νὰ ἐξασφαλίσω τὰ πρὸς τὸ ζῆν ἐμοῦ καὶ τῆς οἰκογενείας μου (ὅπως συμβαίνει, ὅταν ἀσκῶ ἐπάγγελμα), ἀλλὰ νὰ π α ρ α χ ω ρ ήσ ω πρός τὸ σύνολο, τὴν Πολιτεία, ὅ,τι χρειάζεται γιὰ τὴ δική της ἐπιδίωση («διδόναι τοῖς πολλοῖς τὰ ἐμά»). Τὸ ἀτομικὸ συμφέρον ὅχι μόνο δέν συμβιβάζεται μέ τὸ λειτούργημα, άλλὰ καὶ συγκρούεται πρός αὐτό, δεδομένου ὅτι, ἀπὸ τὴ σκοπιὰ τοῦ ἀτόμου, ἡ προσφορά. παροχή, δαπάνη κλπ. πρὸς τὴν Πολιτεία ἀποτελεῖ μείωση, ζημία τῶν προσωπικῶν καὶ οἰκογενειακῶν ἀγαθῶν, δυναμικοῦ κλπ.

Τὸ ἀσυμδίδαστο μεταξύ τοῦ ἐπαγγέλματος καὶ τοῦ λειτουργήματος ἐφαρμόσθηκε ἀπ' ὅλες τὶς Πολιτεῖες ποὺ ἀποτέλεσαν καταστάσεις ᾿Αρχῆς καὶ ὅχι ἐξουσίας. Δὲν ἔχουμε λόγους νὰ ἀναφερθοῦμε σὲ περιπτώσεις ἄλλων Ἐθνῶν, ἀφοῦ στὰ πολιτικοκοινωνικὰ πρότυπα ποὺ συνέλαδε καὶ ὑλοποίησε τὸ Ἑλληνικὸ Ἔθνος σ' ὅλες σχεδὸν τὶς φάσεις τῆς ἱστορίας του —μὲ ἐξαίρεση τὶς περιόδους καταπτώσεως, ἢ τὶς περιόδους ἔντονης παρουσίας ξένων ἐπιδράσεων, ὅπως ἢταν οἱ ἐποχὲς τοῦ Βυζαντίου καὶ τοῦ σημερινοῦ Νεοελληνικοῦ Κράτους— ἡ ταύτιση τῆς ἰδιότητας τοῦ ἐπαγγελματία μὲ τὴν ἰδιότητα τοῦ δημόσιου λειτουργοῦ ἢταν ἀδιανόητη σὰν σύλληψη καὶ ἀπαράδεκτη σὰν πολιτικὴ πρακτική. Στὴν περίοδο ἀκμῆς ὅλων τῶν πόλεων - κρατῶν τῆς ἀρχαίας Ἑλλάδας, οἱ πολιτικοὶ ἄρχοντες, οἱ δικαστές, οἱ διπλωματικοὶ ἀπεσταλμένοι καὶ οἱ «πρέσδεις», οἱ στρα-

τιωτικοὶ ἡγήτορες καὶ γενικὰ ὅλα τὰ ἄτομα ποὺ εἶναι τεταγμένα στὴν ὑπηρεσία τοῦ συνόλου καὶ τῆς Πολιτείας δὲν ἀποζοῦν ἀπὸ τὸ λειτούργημα ποὺ ἀσκοῦν, εἶναι ἄ μ ι σ θ ο ι.(α)

Ό θεσμός τοῦ ἀμίσθου —μὴ ἐπαγγελματία ὑπηρέτη τοῦ συνόλου δὲν ἀφωροῦσε μόνο τοὺς ἀναλαμβάνοντες δημόσια ἀξιώματα, άλλα σὲ πολλὲς περιπτώσεις ἐπεκτεινόταν καὶ σὲ οἱοδήποτε άπλό πολίτη πού προσέφερε οίαδήποτε ύπηρεσία στὴν Πολιτεία: οί στρατιώτες, οί πολίτες - δικαστές, οί άστυνομικοί, οί «ύπάλληλοι» δημοσίων λειτουργιών, οἱ ἐργάτες δημοσίων, κοινοτικών καὶ κοινωφελῶν ἔργων δὲν ἔπαιρναν κανενὸς εἴδους ἀμοιδή. Τὸ πολὺ - πολὺ νὰ καταβάλλονταν σ' αὐτοὺς ἔξοδα ποὺ εἶχαν κάνει (π.χ. ταξιδίου). Στήν 'Αθηναϊκή Πολιτεία, μάλιστα, λειτουργοί κατ' έξοχήν ήσαν οί ίδιῶτες πολίτες, που ἀνελάμβαναν μὲ δικά τους χρήματα τὴν κάλυψη δημοσίων δαπανῶν, ὅπως ἡ συντήρηση πολεμικῶν πλοίων, ἡ όργάνωση ἀγώνων (τριηραρχία, χορηγία κλπ.). 'Απὸ τὸ πρῶτο μέχρι τὸ τελευταίο μέλος τῆς Πολιτείας, κανείς δὲν ἀποζοῦσε ἀπὸ τὴν ἴδια τὴν Πολιτεία. Τὸ Δημόσιο Ταμεῖο ὑπῆρχε γιὰ νὰ καλύπτη δαπάνες ἄσχετες πρὸς τὴν μισθοδοσία: ἀγορὰ ὑλικοῦ, ἐξοπλισμός, κατασκευή στόλου, πόλεμος, προμήθειες πάσης φύσεως, έφοδιασμός, κοινωνική πρόνοια, παιδεία, κονδύλια καὶ δαπάνες (ὄχι μισθοί) γιὰ τὴν ἐξωτερικὴ πολιτική. Δημόσιο ταμεῖο, ποὺ μεταδάλλεται σὲ «κορδανᾶ» (ἀπὸ τὴν ἑδραίϊκη λέξη korvan), δηλαδή σὲ χρηματοφυλάκιο τῆς 'Ιερουσαλήμ, ἀπὸ τὸ ὁποῖο ἀπομυζοῦν μηνιάτικα, μεροκάματα καὶ ἀποζημιώσεις οἱ πάσης κατηγορίας μισθοφόροι, ὑπῆρξεν ἔννοια πού συνέλαθε τὸ ἑδραϊκὸ πνεῦμα, είναι θεσμὸς ἐντελῶς ξένος πρὸς τὴν ἑλληνική πολιτική ἀντίληψη.

Γιὰ ν' ἀποφύγη τὸν ἀποκλεισμὸ ἀπὸ τὰ δημόσια λειτουργήματα τῶν ἄξιων καὶ ἱκανῶν πολιτῶν, ποὺ δὲν εἶχαν περιουσία ἢ εἰσοδήματα —καὶ ἑπομένως οἱ ὑποχρεώσεις τους ἐκ τῆς ἀναλήψεως δημοσίων καθηκόντων καὶ ἀποστολῶν θὰ τοὺς ἀφαιροῦσαν τὴ δυνατότητα νὰ ἀσκοῦν τὸ ἐπάγγελμά τους γιὰ νὰ ζήσουν— ἡ ἑλληνικὴ πολιτικὴ σκέψη συνέλαδε τὴν ἰδέα τῆς ἄμεσης καλύψεως ἀπὸ τὴν Πολιτεία τῶν διοτικῶν ἀναγκῶν τῶν πτωχῶν λειτουργῶν της. 'Η ἰδέα αὐτὴ ὑλοποιήθηκε μὲ λαμπροὺς θεσμούς, ὅπως ἡ «ἐν πρυτανείω σίτησις» τῆς ᾿Αθηναϊκῆς Δημοκρατίας —ἐπὶ προσκαίρου ἢ μονίμου δάσεως (ἀείσιτοι) — δημοσίων ἀνδρῶν ποὺ προσφέρουν πολλὰ στὴν Πολιτεία, τὰ «συσσίτια» τῶν στρατιωτικῶν στὴ Σπάρτη, τὸ

<sup>(</sup>α) Πρόλ τὴν Ἑλληνική Κοινότητα τῆς Τουρκοκρατίας, ὅπου οἱ ἄρχοντες ήσαν ἄμισθοι, ὅπως καὶ οἱ ὑπάλληλοι, μὲ ἐξαίρεση τὴν δωρεὰν χορήγηση εἰδῶν ἐνδύσεως καὶ ὑποδήσεως σὰ ὑρισμένους (ντελάληδες, ὑδρονόμους, δραγάτες καὶ πολιτοφύλακες).

«Λή ι ον» τῆς Αίτωλικῆς Συμπολιτείας κλπ.,

Στὸ σημεῖο αὐτὸ θὰ πρέπει νὰ κάνουμε μιὰ διπλῆ ἱστορικἡ παρατήρηση πολύ μεγάλης πρακτικῆς καὶ πολιτικῆς σημασίας:

- α) Οἱ θεσμοὶ τῶν ἀμίσθων λειτουργῶν, ἐν ὅσω ἴσχυαν, ὡδηγοῦσαν, ὅπως εἴπαμε, στὴν ραγδαία ἄνοδο τῶν πολιτικῶν ὀργανισμῶν ποὺ τοὺς ἐφάρμοζαν. Ἔτσι π.χ. τῆς περιόδου μεγίστης ἀκμῆς καὶ ἀχύος τῆς ᾿Αθηναϊκῆς Πολιτείας (χρυσοῦς «αἰὼν» τοῦ Περικλέους) προηγήθηκε ἡ περίοδος τῆς ἀνοδικῆς πορείας, κατὰ τὴν ὁποία ἡ ἀμισθία ὅλων τῶν λειτουργῶν ἦταν κανόνας χωρὶς ἐξαίρεση.
- 6) Ἡ «ἐκμίσθωση» τῶν λειτουργῶν ὑπῆρξεν ἡ ἀπαρχὴ τῆς παρακμῆς καὶ τῆς καταπτώσεως. Ἔτσι, ἀφ' ὅτου ὁ Περικλῆς καθιέρωσε τὴν χρηματικὴ ἀποζημίωση ἑνὸς ἡμερομισθίου, ἔστω μὲ τὸ ἀσήμαντο ποσὸ τοῦ ἑνὸς ὀβολοῦ (= ἑνὸς ἕκτου τῆς δραχμῆς), γιὰ τοὺς δικαστὲς καὶ ὡρισμένους ἄλλους λειτουργοὺς ἀρχίζει ἡ διαφθορά, ἡ ἀποσύνθεση καὶ ἡ κατιοῦσα πορεία τῶν ᾿Αθηνῶν, ἡ ἦττα καὶ ἡ ὑποταγή. (Φ)
- Ό Έλληνισμός, μεταξύ τῶν ἄλλων, εἶχε καθιερώσει καὶ σὰν ἀρχὴ τῆς ἀμυντικῆς πρακτικῆς του τὴ συνολικὴ εὐθύνη γιὰ τὴν ἄμυνα. "Ολα τὰ μέλη τοῦ συνόλου συμμετέχουν στὴν προετοιμασία καὶ τὴ διεξαγωγὴ τῆς ἄμυνας, ὑπεύθυνα καὶ ἐπὶ ἴσοις ὅροις (μὲ ἐξαίρεση τῶν ἀκαταλλήλων λόγω ἀντικειμενικῆς ἀδυναμίας, δηλαδὴ τῶν παιδιῶν, γερόντων, ἀσθενῶν καὶ γυναικῶν). Σ' ὅλες τἰς πόλεις κράτη τῆς προκλασσικῆς, κλασσικῆς καὶ μετακλασσικῆς 'Ελλάδας ἡ ἰδιότητα τοῦ ἐλεύθερου πολίτη ταυτίζεται μὲ τὴν ἰδιότητα τοῦ στρατιώτη (ἡγήτορος ἢ ὁπλίτη). Οἱ ἱκανοὶ πολῖτες τῆς Σπάρτης συναποτελοῦσαν αὐτὸ τοῦτο τὸ σπαρτιατικὸ στράτευμα, ὅπως καὶ οἱ πολῖτες τῆς 'Αθηναϊκῆς Δημοκρατίας, τῶν Θηδῶν κλπ.

Δὲν ὑπῆρχε διάκριση μεταξύ στρατιωτικοῦ καὶ ἰδιώτη, δὲν ὑ-

<sup>(</sup>α) Καὶ ἀφ՝ ὅτου ἐπεκτάθηκε καὶ ἐπισημοποιήθηκε ἀπὸ τὰ δργανα τῆς Ξενοκρατίας ὁ θεσμὸς τῆς μισθοδοσίας τῶν πολιτικῶν καὶ στρατιωτικῶν στὴ Νέα Ἑλλάδα, ἡ Ἐπανάσταση μὲν κλονίσθηκε καὶ κινδύνευσε νὰ σδήση, ὁ ἐπαγγελματικὸς δὲ στρατὸς τοῦ Νεσελληνικοῦ Κράτους ἀπεδείχθη ἀργότερα ἀνίκανος νὰ ἀντιμετωπίση τὸν ίδιο ἐκεῖνο σουλτανικὸ στρατό, τὸν ὁποῖο κατανικοῦσε ἐπὶ πέντε χρόνια ὁ μὴ ἐπαγγελματικὸς στρατὸς τοῦ Εἰκοσιένα. Καὶ τοῦτο, δηλαδή ἡ ἐπαίσχυντη ήττα τοῦ Ἐνενήντα Ἑπτὰ συνέδη ὕστερα ἀπὸ ἑδὸομήντα χρόνια ἰσχύος τοῦ θεσμοῦ τῶν ἐπαγγελματιῶν στρατιωτικῶν ἡγητόρων, καὶ μάλιστα σὲ στιγμὴ ποὺ ὁ σουλτανικὸς στρατὸς δρισκόταν πιὰ σὲ πλήρη ἀποδυνάμωση, λόγω τῆς μεγάλης παρακμῆς τοῦ σουλτανικοῦ καθεστῶτος.

πῆρχε λέξη ιδιώτης μὲ τὴ σημερινὴ ἔννοια, ὅπως δὲν ὑπῆρχε καὶ λέξη στρατιωτικὸς μὲ τὴν σημερινὴ ἔννοια (τοῦ ἐπαγγελματία). "Ολοι οἱ ίδιῶτες ἦσαν στρατιωτικοί, καί, ἀφ' ἐτέρου, ὅλοι οἱ στρατιωτικοὶ ἦσαν ἰδιῶτες, δεδομένου ὅτι κανεὶς δὲν ἀποζοῦσεν ἀπὸ πόρους ποὺ ἐξασφάλιζε ἀπὸ τὸ «στρατιωτικὸ ἐπάγγελμα». Τὸ τελευταῖο τοῦτο, εἰσήχθη στὸν ἑλληνικὸ χῶρο γιὰ πρώτη φορὰ ἀπὸ τὴ Ρώμη καὶ ἴσχυσε στὴν Βυζαντινὴ Αὐτοκρατορία, ποὺ καθιέρωσε τὸν θεσμὸ τοῦ ἐμμίσθου ἐπαγγελματικοῦ στρατοῦ, ἐφ' ὅσον ὁ θεσμὸς τοῦ πολίτη — στρατιωτικοῦ ἦταν ἀδύνατο, λόγω τῆς ἐθνικῆς ἀνομοιογένειας τῶν ὑπηκόων της, νὰ ἐφαρμοσθῆ. (α)

"Όπως ἐπισημαίνεται, ἡ καθιέρωση ἀποζημιώσεων σὲ λειτουργούς τῆς ᾿Αθηναϊκῆς Δημοκρατίας — στὶς ἄλλες πόλεις— κράτη τῆς κλασσικῆς Ἑλλάδας ποτὲ δὲν καθιερώθηκε τέτοιος θεσμὸς— κατακρίθηκε μὲ μεγάλη δριμύτητα ἀπὸ τοὺς ἱστορικούς, «μὲ τὸ ἐπιχείρημα πὼς ἦταν διαφθορὰ τοῦ λαοῦ». (6)

«Στήν 'Λθήνα δὲν ὑπῆρχαν δικαστές ἐξ ἐπαγγέλματος κάθε πολίτης ήλικίας ἄνω τῶν τριάντα ἐτῶν, ποὺ νὰ μὴ χρεωστῆ στὸ δημόσιο νὰ γίνη δικαστής, φθάνει νὰ εἶχε ἐγγραφῆ στὸν κατάλογο (γ). Στὴν

<sup>(</sup>α)  $\Sigma \tau \dot{\eta} v^* A \theta \eta v αϊκ \dot{\eta}$  Πολιτεία δλοι οί πολίτες οί δυνάμενοι νά φέρουν ὅπλα (εἴκοσι έως έξήντα έτῶν) ήσαν στρατιωτικοί καὶ διατηρούσαν τὸν ὅπλισμό τους στὰ σπίτια τους. Τὰ όμαδικὰ ὅπλα (ὅπως οἱ πολεμικὲς τριήρεις, οἱ πολιορκητικὲς μηγανές κλπ.) ουντηρούνταν καὶ ἐπανὸρώνονταν μέ εύθύνη καὶ ἔζοδα τῶν εὐκατάστατων πολίτῶν («λειτουργών», «τριηράρχων»), που άνηκαν στήν τάξη των πεντακοσιομεδίμνων. Το Ιππικό συνετηρείτο και έκπαιδευόταν με την εθθύνη και τη δαπάνη της δεύτερης τάξεως πολιτών, τών «ἰππέων». Οι στρατηγοί (δέκα τὸν ἀριθμὸ) ἐξελέγοντο τὸν Φεθρουάριο κάθε χρόνου άπό τὴν Ἐκκλητία τοῦ Δήμου γιὰ θητεία ένδς ἔτους μεταξύ δλων ἔκείνων τῶν πολιτών που άπλως διέθεταν ήγετικές ίκανότητες. Τον ίδιο μήνα έξελέγοντο έπίσης οί ύπόλοιποι άξιωματικοί (οί «ταξίαρχοι» γιά το πεζικό καί οί «φύλαρχοι» γιά το ίππικό), δμοίως γιά θητεία ένδς έτους, μεταξύ πολιτών με άνάλογες (κανότητες. "Ολοι ήσαν ἄμισθοι, άλλά στίς μακρυνές έκστρατείες μπορούσαν να διαχειρισθούν ώρισμένα ποσά, δίνοντας μετά την λήξη της έκστρατείας λογαριασμό στην Έκκλησία. Οι άξιω. ματικοί στὶς έκοτρατείες είχαν πλήρεις πολιτικές καὶ διπλωματικές άρμοδιότητες. (Βλέπετε συνοπτικά, είς «Ίστορίαν του Έλληνικου "Εθνους», "Εκδοτική "Αθηνών, τόμος, Γ1, σ.σ. 95 - 96).

<sup>(</sup>δ) Ίστορία τοδ Έλληνικοδ "Εθνους», "Εκδοτική "Αθηνών, τόμ. Γ1, σ. 61.

<sup>(</sup>γ) Σύγχρονη περίπτωση μή ἐπαγγελματικής Δικαιοσύνης συναντούμε στη Μεγάλη Βρεταννία. Το Δίκαιο στη χώρα αὐτη βασίζεται στην παράδοση καὶ τὸ ἔθιμο. Υπάρχει ἔνας μικρός ἀριθμός ἐπαγγελματιών δικαστών (γύρω στοὺς ἐκατὸ) ποὺ ἐδρεύουν στὸ Λονδίνο καὶ περιοδεύουν, ἔχοντας ὁ καθένας την εὐθύνη γιὰ μιὰ ώρισμένη περιοχή τοῦ Κράτους. Οἱ ὑπόλοιποι δικαστές είναι πρόκριτοι πολίτες ποὺ προσφέρουν τὶς δικαστικές ὑπηρεσίες τους ὰμισθί.

άρχην έκάστου ἔτους, δηλαδή, ἀπὸ τοὺς εἴκοσι περίπου χυλιάδες ᾿Αθηναίους πολίτες καταρτίζονταν διὰ κλήρου ἕνας πίνακας ἔξη χυλιάδων δικαστῶν, χωρὶς διάκριση τάξεως ἢ περιουσίας. Οἱ δικαστὲς αὐτοὶ κατανέμονταν σὲ δέκα δικαστήρια, τὸ κυριώτερο τῶν ὁποίων ἦταν ἡ Ἡλιαία. Πρὶν ἀπὸ κάθε συνεδρίαση κληρώνονταν τὰ ὀνόματα ἐκείνων ποὺ θὰ συνεδρίαζαν σὲ κάθε δικαστήριο ὁ ἀριθμός τους ἐποίκιλλε ἀναλόγως τῆς σοδαρότητος τῆς ὑποθέσεως: διακόσιοι ἕνας, πεντακόσιοι ἕνας, χίλιοι ἕνας, κάποτε μάλιστα καὶ περισσότεροι.

»Οἱ δικαστὲς στὴν ἀρχὴ συνεδρίαζαν ἄμισθοι. Ὁ Περικλῆς ἐθέσπισε νὰ τοὺς δίδεται ὡς ἀμοιθή, ὑπὸ τύπον ἀποζημιώσεως, ἕνας ὁδολὸς κατὰ συνεδρίαν, ὁ δικαστικὸς ἢ ἡλιαστικὸς μισθός. Ἡ καθιέρωση αὐτῆς τῆς πληρωμῆς τῶν δικαστῶν εἰχε δύο συνέπειες:

»Πρῶτον, οἱ πλούσιοι καὶ οἱ εὐκατάστατοι πολῖτες περιφρονοῦσαν ἢ παραμελοῦσαν λειτουργήματα μὲ τόσο γλίσχρες ἀμωιδές, ἐνῶ οἱ ἄνεργοι καὶ οἱ ὀκνηροὶ εὕρισκαν σ' αὐτὰ ἕνα μέσον διοπορισμοῦ. Πρὶν ἀπὸ κάθε συνεδρίαση συνωθοῦντο μπρὸς στὶς θύρες τῶν δικαστηρίων, μὲ τὴν ἐλπίδα πὼς θὰ κληρωθοῦν καὶ θ' ἀποκτήσουν τὸ πολύτιμο διάσημο τοῦ δικαστικοῦ ἀξιώματος.

»Δεύτερον, τὰ δικαστήρια περιέπεσαν ὑπὸ τὴν ἐπίδραση τῶν δημαγωγῶν, ἰδίως ἀφ' ὅτου ὁ Κλέων (τὸ 425 ἢ 424), γιὰ νὰ καταστῆ δημοφιλής, ὕψωσε τὸν δικαστικὸ μισθὸ σὲ τρεῖς ὁδολούς. Τὸ τριώδολο ἔθεσε στὰ χέρια τῶν φτωχῶν μιὰ σημαντικὴ καὶ ἐπικίνδυνη ἐξουσία. Καθοδηγούμενοι ὅχι ἀπὸ τὴν φροντίδα τῆς ἀποδόσεως τῆς δικαιοσύνης, ἀλλὰ μόνον ἀπὸ τὸ προσωπικό τους συμφέρον, καὶ προσπαθώντας νὰ ἐξασφαλίσουν τὴ ζωή τους ἀποκλειστικὰ καὶ μόνον ἀπὸ τὴν ἐνάσκηση τοῦ λειτουργήματος αὐτοῦ, τίποτ' ἄλλο δὲν εἶχαν στὸ νοῦ τους παρὰ πῶς θὰ εἶχαν συχνότερα τὴν εὐκαιρία νὰ δικάσουν. Τὶς διαθέσεις αὐτὲς ἐφρόντιζαν νὰ ὑποθάλπουν οἱ δημαγωγοί, πολλαπλασιάζοντας τὶς κατηγορίες καὶ τὶς δίκες ἐναντίον τῶν πολιτικῶν τους ἀντιπάλων καὶ ἐκείνων τῶν ὁποίων ἐπωφθαλμιοῦσαν τὰ πλούτη. Ἔτσι ἐδασίλευσαν οἱ καταδότες κι οἱ συκοφάντες.

»Στὰ αἴτια ποὺ προχαλοῦσαν κάποιο συναίσθημα ἀνασφαλείας καὶ ἀναταραχῆς, εἶχαν προστεθῆ καὶ ἄλλοι λόγοι ἐχθρόπητας μεταξὺ τῶν πολιτῶν, κι ἄλλες εὐκαιρίες καχυποψίας, καταδόσεων καὶ δικῶν. Τὴ στιγμὴ ποὺ ἡ ἀνακωχὴ ἑνὸς ἔτους, ἡ συναφθεῖσα μὲ τοὺς Λακεδαιμονίους τὸ 423, ἔφθανε στὸ τέλος της, ὁ ἀγώνας μεταξὺ δημοκρατικῶν, ὁπαδῶν τοῦ πολέμου καὶ ἀριστακρατικῶν, ὁπαδῶν τῆς εἰρἡνης, ἐπαγήρ-

χισε μὲ ὅλη του τὴν ἔνταση. Οἱ κατηγορίες γιὰ προδοσία, γιὰ συνωμοσία, γιὰ τυραννία, γιὰ «λακωνισμό», γίνονταν εὐκολώτερα πιστευτές (...).

» Ο πρωταίτιος τής καταστάσεως αὐτής ήταν ὁ Κλέων. Φιλοχρήματος καὶ συκοφάντης ὅπως ήταν, εἶχε σκορπίσει τὴ διχόνοια στὴν πόλη. Κολακεύοντας τὸν λαὸ γιὰ νὰ τὸν ἔχη εὐκολώτερα ὑποχείριόν του, εἶχε δημιουργήσει, μὲ τὴν καθιέρωση τοῦ τριωδόλου, μιὰν ἀξιοθρήνητη νοστροπία, καθιστώντας τοὺς δικαστὲς κακοὺς καὶ συμφεροντολόγους». (Φ)

Ή μετατροπή τῶν λειτουργῶν σὲ ἐμμίσθους ὑπαλλήλους, ἀποζῶντας ἀπὸ τὸ λειτούργημα ποὺ ἀσκοῦν, προκαλεῖ, μέσω μίας αὐτόματα λειτουργούσης ἐξελίξεως, τὶς ἀκόλουθες συνέπειες:

Πρῶτον, διαφθορὰ τῆς Πολιτείας. Ἡπρακτικὴ τῆς χρησιμοποιήσεως τῆς δημόσιας θέσεως ὡς μέσου διοπορισμοῦ όδηγεῖ τὸν κάτοχο τῆς θέσεως στὴν ἀπόκτηση τῆς κοινῆς καὶ χαρακτηριστικῆς γιὰ ὅλους τοὺς ἐπαγγελματίες νοοτροπίας τοῦ ἐπαγγελματικοῦ συμφέροντος. Ἐτσι ὁ λειτουργὸς ὅχι μόνο ἐπιδιώκει μὲ κάθε θεμιτὸ καὶ ἀθέμιτο τρόπο τὴν ἐξασφάλιση καὶ αὔξηση τῶν νομιμοποιημένων ἀπολαυῶν του (μισθός, ἐπιδόματα, «ἔξοδα παραστάσεως» κλπ.), ἀλλά, δέσμιος τῶν κινήτρων του ὡς ἐπαγγελματία, προσπαθεῖ νὰ ἐξεύρη, μέσω τῆς δημόσιας θέσεως, ποὺ κατέχει, καὶ ἄλλους πόρους, ποὺ δὲν ἀντλοῦνται ἀπὸ τὸ Δημόσιο Ταμεῖο, ἀλλὰ ἀπὸ ἄλλες πηγές. Τὸ ἀποτέλεσμα εἶναι ἡ ἐμφάνιση τῶν φαινομένων τῆς δωροληψίας, τῆς συναλλαγῆς, τῆς «προμήθειας» καὶ τῆς διαφθορᾶς τῶν ὑπαλλήλων. Ἡ διαφθορά, κατὰ μοιραίαν προέκτασιν, ἐξαπλώνεται καὶ στοὺς μὴ ὑπαλλήλους πολῖτες, οἱ ὁποῖοι μεταθάλλονται σὲ δωροδοκοῦντες, «πριμοδότες» κλπ.

Δεύτερον, ὑ π ο δ ο ύ λ ω σ η τ ο ῦ λ ε ι τ ο υ ρ γ ο ῦ. Ὁ ἔμμισθος ὑπάλληλος, τοῦ ὁποίου ἡ ἐπιδίωση ἐξαρτᾶται ἀπὸ τὸ Δημόσιο Ταμεῖο, ὑποτάσσεται καὶ ἐξανδραποδίζεται ἀπὸ αὐτοὺς ποὺ κρατοῦν τὰ κλειδιά του, δηλαδή ἀπὸ τὸ ἑκάστοτε ἢ τὸ μόνιμο πολιτικὸ Κατεστημένο. Ὁ ἐπαγγελματίας λειτουργὸς δὲν ὑπόκειται πιὰ ἀποκλειστικὰ καὶ μόνο στὴν ἀρχὴ τῆς ἀπρόσωπης Πολιτείας, τῆς ὁποίας ὑποτίθεται ὅτι εἶναι ὑπηρέτης, ἀλλὰ ὑποκύπτει στὴν τυραννία διαφόρων ἀτόμων, κλικῶν καὶ φατριῶν ἀπὸ τὰ ὁποῖα ἐξαρτᾶται ἡ μισθολογικὴ καὶ δαθμολογική του πορεία.

Τρίτον, ποιοτική κατάπτωση, φθορά καὶ

<sup>(</sup>α) Γιάννη Οἰκονομίδη, «"Απαντα "Αριστοφάνους», ἔκδ. Δ. Δαρεμᾶ, σ.σ. 207 - 209.

ἀ π ο δ υ ν ά μ ω σ η τῶν λειτουργημάτων καὶ κατ' ἐπέκτασιν, τῶν θεσμῶν τῆς Πολιτείας. Τὸ ἐπαγγελματοποιημένο λειτούργημα, καθὼς μεταλλάσσεται ὁ ἀρχικός του χαρακτήρας καὶ μετατρέπεται ἀπὸ δραστηριότητα γιὰ τὴν ὑπηρεσία τοῦ συνόλου σὲ δραστηριότητα γιὰ τὴν ὑπηρεσία τοῦ συνόλου σὲ δραστηριότητα γιὰ τὴν ἐξυπηρέτηση τῶν ἀσκούντων αὐτό, χάνει τὸ κῦρος του, ὑποδιβάζεται στὴ συνείδηση τοῦ συνόλου. Οἱ ἱκανοὶ ποὺ δὲν ἐνδιαφέρονται γιὰ τὸ δημόσιο χρῆμα, διότι μποροῦν νὰ ζήσουν ἀπὸ οἱαδήποτε ἄλλο ἱδιωτικὸ ἐπάγγελμα, δὲν προσφέρονται γιὰ ὑπάλληλοι οὕτε γιὰ ἡγήτορες τῆς Πολιτείας. Ἦπος ὑποδιβάζεται τὸ ἐπίπεδο τῶν προσφερομένων δημοσίων ὑπηρεσιῶν, δυσχεραίνεται ἡ ἐπίτευξη τοῦ σκοποῦ γιὰ τὸν ὁποῖο θεσπίσθηκε τὸ λειτούργημα, καὶ τελικὰ γίνεται προδληματικὴ ἡ καλὴ λειτουργία τῶν θεσμῶν, ἀλλὰ καὶ τῶν διαφόρων τομέων τοῦ μηχανισμοῦ τῆς Πολιτείας.

Τέταρτον, ἀνάπτυξη τῆς κλίκας καὶ τῆς κ ά σ τ α ς. Καθώς ὁ ἔμμισθος λειτουργὸς ὑπηρετεῖ τὸ ἐπαγγελματικό του συμφέρον, «συμμαχεί» μὲ ἄλλους ποὺ ἔχουν τὰ ἴδια μ' αὐτὸν συμφέροντα, γιὰ νὰ μπορέση ἔτσι νὰ τὰ ἐξασφαλίση καὶ προωθήση εὐχερέστερα. Έτσι ἀρχίζει ή δμαδοποίηση τῶν λειτουργῶν, πού όδηγεῖ στή συγκρότηση μικρῶν καὶ εὐρυτέρων κλικῶν. Σταδιακά, ή κλίκα πού δημιουργείται μεταξύ τῶν ὑπαλλήλων μιᾶς ὑπηρεσίας, ἐπεκτείνεται στὴν κάστα τῆς κατηγορίας τους ἢ τοῦ τομέως που ἐπανδρώνουν. Τελική κατάληξη τῆς όμαδοποιήσεως τῶν λειτουργῶν εἶναι ἡ ἀνάπτυξη κοινοῦ καστικοῦ πνεύματος μεταξὺ ὅλων όσοι ἀποζοῦν ἀπὸ τὸ Δημόσιο Ταμεῖο, δηλαδή ὅλων τῶν ἐμμίσθων ύπαλλήλων τοῦ Κράτους. Έτσι ἡ Πολιτεία ἀπὸ σχῆμα ποὺ ἐξ δρισμοῦ δημιουργείται γιὰ νὰ ὑπηρετῆ, γίνεται σχῆμα ποὺ ὑπάρχει γιὰ νὰ ὑπηρετῆται ἀπὸ τὰ ἐκτὸς αὐτῆς εὑρισκόμενα μέλη τοῦ συνόλου, καταντᾶ δηλαδή αὐτὸ τὸ ϐδέλυγμα τῆς ἐποχῆς μας ποὺ ὀνομάζουμε «ληστρικό Κράτος», δηλαδή έξουσιαστικό ύποσύνολο, πού απομυζα τούς πολίτες γιὰ νὰ τρέφη ἐκείνους πού τὸ ἀποτελοῦν (πολιτικούς ήγέτες, βουλευτές, στρατιωτικούς, διπλωμάτες, δικαστές, ύπηρεσιακούς παράγοντες, ύπαλλήλους πάσης κατηγορίας).

Πέμπτον, ο ὶ κ ο ν ο μ ι κ ἡ ἀ φ α ί μ α ξ η τ ῆ ς Π ο- λ ι τ ε ί α ς. Ἡ δαπάνη τοῦ δημοσίου χρήματος πολλαπλασιάζεται μὲ τὴν παροχή μισθῶν, ἐπιδομάτων καὶ συντάξεων, ποὺ σὰν κονδύλια συχνὰ καλύπτουν ποσὰ πολὺ μεγαλύτερα ἀπὸ ὅσα χρειάζεται ἔνα Ἔθνος γιὰ νὰ «λειτουργήση» σὰν σύνολο. Ἔτσι, ἡ οἰκονομικὰ ἀπομυζούμενη Πολιτεία καθίσταται ἀνίκανη νὰ ἀντιμετωπίζη μὲ ἄνεση ἄλλες δαπάνες, ἀπαραίτητες γιὰ τὴν ἐπιδίωση καὶ προκοπὴ τοῦ συνόλου.

Μὲ τὴν ἀνάθεση τῶν δημοσίων θέσεων, καὶ συνεπῶς τῶν τυχῶν τῆς ὁμάδας, στοὺς ἐπαγγελματίες καὶ τὸν ἀποκλεισμὸ τῶν ὑπολοίπων μελῶν ἀπὸ τὴ διαδικασία τῶν ἀποφάσεων, ἡ Πολιτεία μεταβάλλεται σὲ καστικὸ Κράτος, δηλαδὴ σ' ἕνα ὑποσύνολο ποὺ ἀναπτύσσεται σὰν ἐξόγκωμα πάνω στὸν κορμὸ τοῦ συνόλου καὶ ἐξελίσσεται σὲ κλειστὸ «κονφὸρμ» ἐξουσίας ποὺ λειτουργεῖ μόνο γιὰ τὴν ὑλικὴ συντήρηση τοῦ ἴδιου τοῦ ἑαυτοῦ της, ἀδιαφορώντας γιὰ τὸ Εθνος.

Τὸ καστικό Κράτος ἐκτὸς τοῦ ὅτι, ὡς ἐκ τῆς φύσεώς του, ἀποτελεῖ σχῆμα ὑποδιδασμένο σὲ σχέση μὲ τὸ ἐθνικὸ σύνολο, εἶναι ταυτόχρονα σχῆμα ἀνίσχυρο, χαλαρό, συνεπτυγμένο καὶ ἀνενεργὸ υὲ σύγκριση μὲ τὴν Πολιτεία, ποὺ στηρίζεται στὴ συνεχῆ δημόσια ἐνεργοποίηση ὁλόκληρου τοῦ δυναμικοῦ τῆς ὁμάδας καὶ ἀντλεῖ τὶς δυνάμεις της ἀφ' ἐνὸς ἀπὸ τὸ σύνολο τῶν ἔμψυχων φορέων τῆς ἰδέας τοῦ Ἔθνους καὶ ἀφ' ἑτέρου ἀπὸ τὸ σύνολο τῶν ἀτόμων, τῶν ὁποίων τὸ συμφέρον συμπίπτει μὲ τὸ συμφέρον τῆς δικῆς τους, μὴ καστικῆς Πολιτείας, δηλαδὴ ἀπὸ τὸ σύνολο τῶν πολιτῶν.

Τὰ καστικὰ Κράτη, καθώς εἶναι ἀποδυναμωμένα, χωρὶς ἐσωτερικὴ συνοχὴ καὶ ἐκ τῶν πραγμάτων ἀποχωρισμένα ἀπὸ τὸ κύριο σῶμα τοῦ συνόλου, μοιραῖα ἐξελίσσονται σὲ διεθνιστικὰ καὶ τελικὰ ὑποτάσσονται στὴ Διεθνῆ Ἐξουσία — πράγμα ποὺ ἐξ ἀντικειμένου δὲν μπορεῖ νὰ συμδῆ μὲ τὴν Πολιτεία, δεδομένου ὅτι Πολιτεία καὶ Διεθνὴς Ἐξουσία εἶναι δυνάμεις ἐξ ὁρισμοῦ ἀντίθετες, ἀντίπαλες καὶ ἀσυμδίδαστες.

Ή κατάργηση τοῦ ἐπαγγελματισμοῦ τῶν λειτουργῶν ἀποτελεῖ κεφαλαιώδη προϋπόθεση τῆς ἔναρχης κοινωνίας καὶ τῆς Πολιτείας καὶ ἀποκατάσταση τοῦ φυσικοῦ κοινωνικοῦ ρόλου τῶν μελῶν τους, ρόλου ποὺ ἀνετράπη στὴν ἐξουσιαστική κοινωνία τῆς παρακμῆς, τοῦ ψεύδους καὶ τῆς ἀνελευθερίας.

### Τὸ λειτούργημα τῆς ἄμυνας στὴ σύγχρονη Ελλάδα

"Ας δούμε τι πποδίδει εν πολέμω μέσα στίς σημερινές συνθήκες το ισχύον καθεστώς στην άμωνα Έλληνισμού. "Ας ξεκινήσουμε με την άνάλυση τού χρονικά τελευταίου πολεμικού επεισοδίου της ιστορίας του Έλληνισμού, δηλαδή της τουρκικής εισδολής στην Κύπρο το καλοκκίρι του Έδδομήντα Τέσσερα.

Τὸ Ἑδὸομήντα Τέσσερα - ὅπως καὶ σήμερα· ή στρατιωτική εὐθύνη τῆς ἄμυνας τῶν δύο ἐλληνικῶν Κρατῶν, τῆς Ἑλληνικῆς Δημοκρατίας καὶ τῆς Κυπριακῆς Δημοκρατίας, ἀνῆκε στὶς Ἑλλαδικὲς Ἦνοπλες Δυνάμεις καὶ στὴν Κυπριακή Ἐθνοφρουρά, ὁ στρατιωτικὸς ἔλεγχος τῶν ὁποίων δρισκόταν καθ' ὁλοκληρίαν στὰ χέρια τῶν Ἑλλήνων καὶ Ἑλληνοκυπρίων ἐπαγγελματιῶν ἀξιωματικῶν, πλαισιωμένων ἀπό τοὺς ἐφέ-

δρους, ώς ἐχτελεστικὰ δργανα. Ὁ ὑπόλοιπος Ἑλληνισμός ήταν, ἀπό ἄποψη ἐθνικής ἄ μυνας, τυπικὰ ἀνεύθυνος. Ἰδού χονδρικὰ πῶς λειτούργησε ή ἑλληνική ἄμυνα κατὰ τἡ διάρχεια τοῦ ἐθνικοῦ ἀχρωτηριασμοῦ:

- Ὁ Ἑλληνισμὸς τῆς Κύπρου, δηλαδή ἕνας πληθυσμὸς ἀπὸ πενταχόσιες χιλιάδες Ελληνες—ἄρα ἰχανὸς νὰ ἐνεργοποιήση γύρω στὶς ὀγδόντα χιλιάδες μαχητές—δέχεται στρατιωτιχή ἐπίθεση ξένου Ἑθνους, καὶ ὅντας ἄοπλος καὶ ἐστερημένος κάθε ἀμυντικῆς εὐθύνης, μένει ἀπλὸς αὐτόπτης μάρτυρας ἀπέναντι στὴν εἰσδολή, «ήττᾶται», ὑποδουλώνεται, χάνει τὶς ἑστίες του καὶ καταντᾶ κατὰ μεγάλο ποσοστὸ «σχηνίτης», χωρὶς νὰ ἔχη τὸ δικαίωμα νὰ ὑπερασπισθῆ ἔνοπλα τὸν ἑαυτό του, χωρὶς νὰ ἔχη τὴ δυνατότητα νὰ ρίξη ἔστω μιὰ ντουφεκιὰ ἐναντίον τοῦ δάρδαρου εἰσδολέα, ποὺ τὸν σκοτώνει, τὸν ἀτιμάζει καὶ τὸν ἐξοντώνει ἡθικὰ καὶ ὑλικά.
- Ή ἐπαγγελματική ήγεσία τῆς Ἐθνοφρουρᾶς, συντασσόμενη πρὸς τὶς διαταγὲς τῆς καστικῆς ἐξουσίας, διατάσσει ώρισμένες κινήσεις μονάδων ἐντελῶς ἄσκοπες ἐνῶ τὰ ὑπόλοιπα ἐπαγγελματικὰ στελέχη της ὑποτάσσονται στὴν ἡγεσία τους, δπως καὶ οἱ ὑπὸ τὸν ἔλεγχό τους ἔφεδροι ἐν ὑπηρεσία (δέχα χιλιάδες ἄνδρες περίπου).
- Ό Έλληνισμός τής 'Ελλαδικής 'Ελλάδας, δηλαδή ἐννιάμισυ ἐκατομμόρια "Ελληνες, ποὺ μποροῦν νὰ ρίξουν στὴν μάχη κατὰ τοῦ ἐπιτιθέμενου ἐθνικοῦ ἐχθροῦ τουλάχιστον ἑνάμισυ ἑκατομμύριο μαχητές, δντας ἐστερημένος κάθε εὐθύνης στὴν ἄμυνα, παρακολουθεῖ ἄπραγος ἀπὸ τὶς ἐφημερίδες καὶ τὰ μέσα ἐνημερώσεως —δπως, ἀκριδῶς, δηλαδή, παρακολουθοῦν τὴν ἐθνική μας τραγωδία καὶ τὰ ὑπόλοιπα, ἄσχετα πρὸς τὰ συμδαίνοντα, "Εθνη τῆς Γῆς —χωρὶς τὴν παραμικρή δυνατότητα νὰ ἀντιδράση.
- Ή δπεύθυνη γιὰ τὴν ἄμυνα ἐπαγγελματική ήγεσία τῶν Ἑλλαδικῶν Ἐνόπλων Δυνάμεων διατάσσει μιὰ ἐπιστράτευση, στὴν ὁποία δὲν δίνει καμμιὰ συνέχεια οὅτε σκοπό, ἐνῶ ἕνας ἐπαγγελματίας ναύαρχος ἀπαγορεύει στὰ κυδερνώμενα ἀπὸ ἐπαγγελματίες ἑλληνικὰ ὑποδρύχια, ποὺ εἶχαν στὸ στόχαστρο τῶν τορπιλλοβλητικῶν σωλήνων τους τὰ τουρκικὰ πολεμικά, νὰ πυροδοτήσουν τὶς τορπίλλες τους καὶ ἕνας ἄλλος ἐπαγγελματίας, πτέραρχος αὐτός, ἀπαγορεύει στὴν ἐπανδρωμένη μὲ ἐπαγγελματίες μοῖρα τῶν ἑλληνικῶν δομδαρδιστικῶν ποὺ στάθμευε στὴν Κρήτη, νὰ ἐξορμήση καὶ νὰ πλήξη τὶς ἀποδιδαζόμενες τουρκικὲς δυνάμεις, ἐπικαλούμενος ἀργότερα τὸ πρόστυχο ἐπιχείρημα δτι τὰ ἀεροσκάφη, λόγω καυσίμων, θὰ ἔμεναν λίγο χρόνο στὸν κυπριακὸ ἐναέριο χῶρο. Τὰ ὑπόλοιπα ἐπαγγελματικὰ στελέχη συντάσσονται πρὸς τὴν ἡγεσία τους, δηλαδή δὲν πράττουν ἀπολύτως τίποτε κατὰ τοῦ ἐπιτιθέμενου ἐχθροῦ, δπως καὶ οἱ ὑπὸ τὸν ἔλεγχό τους ἔφεδροι.
- Έκτοτε, ἔως σήμερα, τὰ ἐκατομμύρια τῶν ἀξιοπολέμων Ἑλλήνων Κυπρίων καὶ Ἑλλαδιτῶν δὲν προβάλλουν καμμιὰ ἔνοπλη ἀντίσταση: θεωρητικά, εἶναι ἡττημένοι καὶ ταπεινωμένοι χωρὶς ἀγῶνα καὶ ἔχουν χάσει τὸ σαράντα τοῖς ἑκατὸ τῆς Κύπρου, χωρὶς καὶ πάλι νὰ μποροῦν νὰ πολεμήσουν γιὰ νὰ τὸ ἀνακτήσουν.

"Ας καταγράψουμε τὰ ἀναγκαῖα συμπεράσματα ποὺ λογικὰ δγαίνουν ἀπὸ τὸ γεγονὸς αὐτό, ποὺ εἴναι, ὅπως τὸ ἔχουν χαρακτηρίσει ἄλλοι, τὸ καταπληκτικώτερο τῆς 'Ελληνικῆς 'Ιστορίας, δεδομένου ὅτι δὲν ἔχουμε ἄλλη περίπτωση, ἀπόλεμης κατακτήσεως έλληνικῶν ἐδαφῶν ἀπὸ ξένους (μὲ ἐξαίρεση τὸ ἀπαίσιο ἐπεισόδιο τῆς ἑκούσιας παραδόσεως ἀπὸ τὸ διεθνιστικὸ Κατεστημένο μας τῆς 'Ανατολικῆς Μακεδονίας καὶ τῆς ταυτόχρονης ἑκούσια; παραδόσεως τοῦ ἐκεῖ ἑδρεύοντος ἑλληνικοῦ Σώματος Στρατοῦ στοὺς Γερμανοδουλγάρους τὸ Δεκαεπτά).

 $\Pi$  ρ  $\tilde{\omega}$  τ ο συ  $\mu$  π έ ρ α σ  $\mu$  α: Καθώς δ Έλληνισμός δέχεται  $\hat{\epsilon}$ π(θεση καὶ χάνει ἐδάφη ἀνήκοντα σ' αὐτόν, τὸ σύνολο τῶν  $\hat{\epsilon}$ θνικῶν ἀμυντικῶν δυνάμεών του  $\mu$ ένει ἀναξιοποίητο καὶ ἐκτὸς ἀγῶνος.

Δεύτερο συμπέρα σμα: Τὰ ἐπαγγελματικὰ στελέχη τῶν Ἐνόπλων

Δυνάμεων, καθώς είναι ύποτεταγμένα στήν κάστα, παρακολουθούν άδρανή τήν ἐπίθεση χωρίς νὰ πράττουν τίποτε ἀπολύτως γιὰ τήν ἐθνική ἄμυνα.

Τρίτο συμπέραση α: "Η ἐπαγγελματική ήγεσία τῶν Ἐνόπλων Δυνάμεων, δέρμια καὶ ὑποχείριο τοῦ καστικοῦ (μή ἐθνικοῦ) Κράτους, τοῦ ὁποίου ἀποτελεῖ ὀργανικό τμῆμα, ἀποδεικνύεται ἀ πολ ὑ τως ἐχθρικ ή, —δχι μόνο ως πρός τὴν πράξη, ἀλλὰ καὶ ὡς πρός τὴν υκέψη της— πρός τὴν ἰδέα Ἑλληνικό "Εθνος, ἀπαγορεύει τὴν ὑπτρε-ἰο τῆς ἐθνικῆς ἄμυνας, καὶ ταυτόχρονα ὑπηρετεῖ ἡ τδια, ἐκμεταλλευόμενη τὴν «εὐκαιρία», τὰ συμφέροντα τοῦ κονφόρμ ἐξουσίας (ἐπαναφοοὰ στὴν ἐνέργεια καὶ ἀνάληψη τῆς πολιτικῆς ἐξουσίας ἀπό τοὺς πατροπαράδοτους ἐκπροσώπους τῆς πολιτικῆς Κάστας).

Τ΄ έ τ α ρ τ ο σ υ μι π έ ρ α σ μι α: Ή καστική (μὴ ἐθνικὴ) «Πολιτεία», συνειδητό δργανο τοῦ Διεθνισμοῦ, πλήττει σκόπιμα, ἐν δρα ξένης ἐπιθέσεως, τὰ συμφέροντα τοῦ Ἑλληνισμοῦ (ἄμυνα καὶ διατήρηση τῶν ἀπειλουμένων ἐδαφῶν), ὑπηρετεῖ ἔμπρακτα (μὲ τὴν ἀδρανοποίηση τῶν ἑλληνικῶν δυνάμεων) τὸν σκοπὸ τῆς Διεθνοῦς Ἐξουσίας (νέος χάρτης στὴν ᾿Ανατολική Μεσόγειο) καὶ συνεργεῖ ταυτόχρονα στὴν κατοχύρωση τῶν ἐθνικῶν συμφερόντων τοῦ ἀντιπάλου Ἦθνους (τοῦ τουρκικοῦ).

Π έ μ π τ ο συ μ π έ ρ α σ μ α: Τὸ ἐπιτιθέμενο ἀντίπαλο "Εθνος καταλαμδάνει (καὶ διατηρεῖ ἔως σήμερα) τὸν ἀντικειμενικό του σκοπὸ ἀνενόχλητο καὶ μὲ πολεμικὲς δυνάμεις ὑποπολλαπλάσιες τῶν δσων θὰ ἀπαιτοῦντο, ἀν ἡ ἄμυνα τοῦ Ἑλληνισμοῦ δὲν είχε καστική, ἀλλὰ πανεθνική ἀφετηρία. (Θεωρεῖται δέδαιον, δτι, ἀνεξαρτήτως τῆς ἑλλαδικῆς ἀντιδράσεως, ἄν ἡ ἄμυνα τῆς Κύπρου στηριζόταν στὴν ἀρχή τῶν
πολιτῶν - μαχητῶν, ἡ ἀπόδαση καὶ ἡ προέλαση στὴν Κύπρου θὰ ἡταν στρατιωτικῶς ἀδύνατη, ἀκόμη καὶ ᾶν ἡ Τουρκία διέθετε ἐξαπλάσιες ἔως ἐπταπλάσιες ἀποδατικὲς δυνάμεις ὑποστηρίξεως σὲ σύγκριση πρὸς αὐτὲς ποὸ χρησιμοποίησε τὸ Ἑδὸομηντατέσσερα
-μ' ἄλλα λόγια, ἡ Τουρκία σὰν στρατιωτική δύναμη θὰ ἡταν ἀπολύτως ἀνίσχυρη, ἔστω κι ἄν ἐξαντλοῦσε δλες τὶς πολεμικὲς της δυνατότητες, γιὰ τὴν ἐπίτευξη τοῦ ἀντικειμενικοῦ σκοποῦ τῆς ἀποδάσεως καὶ καταλήψεως τῆς Κύπρου).

ΤΕΛΙΚΟ ΣΥΜΠΕΡΑΣΜΑ: Κατά την ἔνοπλη ἐπίθεση ποὺ δέχθηκε τὸ Ἑδδομηντατέσσερα δ Ἑλληνισμός, α) ή κυβερνώσα κάστα ἀπέτρεψε την ἄμυνα, β) τὰ ἐπαγγελματικά στελέχη συνταχθέντα πρὸς την κυβερνώσα κάστα ἀδράνησαν, καὶ γ) τὸ σύνολο τοῦ ἐθνικοῦ δυναμικοῦ ἀποκλείσθηκε ἀπὸ τὸν ἀγώνα.

Ή συγκλονιστική αὐτή ἱστορική ἀλήθεια ἀποτελεῖ τὴν πειστικώτερη καὶ τραγικώτερη ἀπόδειξη δτι κάτω ἀπό τὶς συνθήκες τῆς σημερινῆς ἐθνικῆς μας πραγματικότητας, τὸ ἰσχῦον ἀμυντικὸ καθεστώς ὅχι μόνο δὲν ἐξυπηρετεῖ καὶ δὲν προάγει τὴν ἐλληνική ἄμυνα, ἀλλά, ἀντίθετα, τὴν καθιστὰ ἀδύνατη. Μὲ μιὰ καστική ἔξουσία ποὸ εἰναι ἕρμαιο τοῦ Διεθνισμοῦ, μὲ μιὰ στρατιωτική ήγετική κάστα ποὺ εἰναι ὑπόδουλη στὸ Κατεστημένο, μὲ ἕνα κεντρικὸ σκελετὸ τῶν Ἐνόπλων Δυνάμεων ἀποτελούμενο ἀπὸ ἐπαγγελματίες ἀξιωματικοὺς τῶν ὁποίων ἡ ἐπιδίωση ἐξαρτᾶται ἀπὸ τὴν κάστα καὶ, τέλος, μὲ τὸ ὑπόλοιπο Ἔθνος ἀμυντικὰ ἀνεύθυνο, ἀνενεργὸ καὶ ἀναξιοποίητο, ὁ Ἑλληνισμὸς εἰναι αὐτή τὴ στιγμή στρατιωτικὰ ἐκμηδενισμένος, ἀνίκανος νὰ προτάξη οἰαθήποτε σοδαρή ἀντίσταση ἀπέναντι στὸν οἰοδήποτε ἐθνικὸ ἐχθρό, ἐ κ τ ὸ ς & ν σ υ μ π ἑ σ η, ὁ ἐ θ ν ι κ ὸ ς ὲ χ θ ρ ὸ ς ν ὰ ε ἱ ν α ι τ α υ τ ὁ χ ρ ον α κ α ὶ ὲ χ θ ρ ὸ ς τ ο ῦ Δ ι ε θ ν ι σ μ ο ῦ. Αὐτή εἰναι ἡ ιμή δσο καὶ πικρή ἀλήθεια, καὶ δσοι δὲν τὴν ἀντιλαμβάνονται δρίσκονται ἔξω ἀπὸ τὴν «ἐ-

#### \* \* \*

Τὸ αἴτημα τῆς ἀνακτήσεως τῆς χαμένης ἀμυντικῆς ἰσχύος τοῦ Ἑλληνισμοῦ, αἴτημα ποὸ ταυτίζετα: μὲ τὸν στόχο τῆς ἑλληνικῆς ἐπιδιώσεως καὶ προκοπῆς, ἀποτελεῖ ἕνα ἀπὸ τὰ σημαντικώτερα ἐθνικὰ ζητήματα, ὅσο κι ἄν τὸ διεθνιστικὸ Νεοελληνικὸ Κράτος προσπαθεῖ νὰ τὸ παραμερίση.

Μὲ δάση τὴν παραπάνω ἀνάλυση χαράσσονται αὐτόματα δύο κατευθύνσεις, πρός τὶς ὁποίες πρέπει νὰ στραφή ἡ σκέψη δλων τῶν Ἑλλήνων τοὺς ὁποίους ἀπασχολεί τὸ πρόβλημα της δημιουργίας μηχανισμού πραγματικὰ ἐθνικής ἀ μ ὑ ν η ς.

Ή πρώτη κατεύθυνση τής σκέψεως μας τείνει πρός τήν ἀπελευθέρωση τῶν Ἑλληνικών Ἐνόπλων Δυνάμεων ἀπό τὸν ἔλεγχο τοῦ Κατεστημένου (πολιτικοῦ καὶ στρατιωτικοῦ).

Ή δεύτερη κατεύθυνση της σκέψεώς μας τείνει πρός την όργάνωση της έλληνικης άμυνας με δάση ένα θεσμικό πλαίσιο που καθιερώνει την εύθύνη δλόκληρου τοῦ Έλληνισμοῦ καὶ ἐπιδάλλει την πανστρατίᾶ κινητοποίηση καὶ ἀξιοποίηση τοῦ συνόλου τοῦ διαθεσίμου στρατιωτικοῦ του δυναμικοῦ.

Ή σκέψη μας, δηλαδή, τείνει στην πράξη πρός ἕνα ὰμυντικό χαθεστώς, ποδ θὰ καθιστά την ἀμυντική θέληση καὶ την ἀμυντική δυνατότητα καὶ δράση τοῦ Ἑλληνισμοῦ ταυτόσητες μὲ την ἴδια τη ζωή του: Ἡ ἄμυνά του ἐναντίον τοῦ ἐχθροῦ θὰ παύση, μόνο τη στιγμή ποῦ θὰ παύση, νὰ ὑπάρχη Ἑλληνικὸ Ἔθνος. Ἡ καταστροφή τῆς Ἑλληνικῆς Πολιτείας ἢ τοῦ Ἑλληνικοῦ Κράτους δὲν θὰ ἐπηρεάζουν την ἀμυντική του θέληση καὶ δράση. Ἦν ἐπὶ Γερμανικῆς Κατοχῆς, τὸ Ἔθνος ἀμύνθηκε σὰν Ἔθνος, δεδομένου ὅτι τὸ Κράτος είχε καταργηθή, ἐνῶ οἱ καστικὲς Ἔνοπλες Δυνάμεις είχαν διαλυθή, ἢ μετασταθμεύση ἐκτὸς τοῦ ἐθνικοῦ χώρου, στὸ μέλλον τὸ Ἔθνος πρέπει νὰ ἀμύνεται σὰν Πολιτεία καὶ ταυτόχρονα ἡ Πολιτεία πρέπει νὰ ἀμύνεται σὰν Ἔθνος.

Όραματιζόμαστε μ' ἄλλα λόγια ἕνα ἀμυντικό καθεστώς ποὺ θὰ μεταθάλη τὸν ἑλληνικό χώρο ἀπό τὸν "Εθρο μέχρι τὴν Κρήτη καὶ ἀπό τὴν "Ηπειρο μέχρι τὴν Κύπρο σὲ μιὰ πυκυή τάξη μάχης, γιὰ τὴν ἐκμιηδένιση τῆς ὁποίας θὰ χρειάζωνται ἐχθρικὲς δυνάμεις πολλαπλάσιες τῶν ὅσων ἀπαιτοῦνται γιὰ τὴν στρατιωτική ἐκμιηδένιση μιᾶς 'Ελ-

<sup>(</sup>α) Τὸ ἴδιο φαινόμενο πολεμικής συντριβής τοῦ 'Ελληνισμοῦ χωρίς τὴ δυνατότητα άμυντικής ένεργοποιήσεως του "Εθνους παρατηρήθηκε στίς δύο άλλες μεγάλες πολεμικρές τραγωδίες της Νεώτερης Ίστορίας μας. Στην ήττα του Ένενήντα Έπτά, δπως καί στη Μικρασιατική Καταστροφή του Είκοσι Δύο, μετά τη διάλυση του καστικού μας στρατού οι "Ελληνές - τής  $\Theta$ εσσαλίας και τής  $\Phi$ θιώτιδος, στην πρώτη περίπτωση και τὰ τρία ένατομμύρια του Μικρασιατικού Έλληνισμού στη δεύτερη περίπτωση- είδαν τους έαντούς τους νά περιέρχωνται στην άπόλυτη διάθεση του έχθρου χωρίς νά μπορούν να αντιτάξουν την παραμικρή αντίσταση για ύπερασπιση της ζωής, της τιμής, των δωμών και των έστιων τους. "Αν είχαν την εύθύνη και δυνατότητα της άμύνης, είναι ζήτημα, ἄν δ έχθρος θὰ μπορούσε νὰ προελάση, ἢ τουλάχιστον είναι 6έ6αιον, ὅτι δ τουρχικός «περίπατος» του Ένενήντα Έπτά και το άνεμπόδιστο δργιο του Είκοσι Δύο, θά ήταν άδύνατο νά συμβούν δπως συνέδησαν. Οι νίκες τού Δώδεκα, τού Δεκαοκτώ καί του Σαράντα μπορούν, έξ άλλου, νά έρμηνευθούν άπό τὸ γεγονός δτι στίς περιπτώσεις αύτὲς ἡ Διεθυάς Ἐξουσία ήταν σύμφωνη —ἀν δὲν τὸ ἐπεδίωξε καὶ τὸ ἐδημιούργησε ἐξ υπαρχής ή ίδια— μέ το νικηφόρο αποτέλεσμα των πολέμων, διότι έξυπηρετούσε την διεθνή πολιτική της ή τὰ γενικώτερα ἐξουσιαστικά της σχέδια (Α΄ καί Β΄ Παγκόσμιος Πόλεμος).

λάδας, μ' ἔνα ἀμυντικὸ καθεστώς σὰν τὸ σημερινό. (α) `Ακριδῶς εἰπεῖν, ἡ ἡττα του Ἑλληνικοῦ "Εθνους —κάτω ἀπὸ τὸ προτεινόμενο ἀμυντικὸ καθεστώς— ἀπὸ οἰαδήποτο στρατιωτική δύναμη, μὲ καστική δργάνωση τῶν Ἐνόπλων Δυνάμεων, ἀκόμη καὶ τὴν ἰσχυρότερη, εἰναι ἀδύνατη μὲ τὸν κλασσικὸ - συμβατικὸ πόλεμο, ἐξαιρουμένης τῆς διὰ πυρηνικοῦ πολέμου ἐξοντώσεως δλοκλήρου τοῦ "Εθνους.

"Ας δούμε χουδρικά τὶς πρακτικές πλευρές της ύλοποιήσεως τῶν παραπάνω δύο κατευθυντηρίων σκέψεων.

Ή ἀποτίναξη τής τηραννίας τής άνεθνικής κάστας ταυτίζεται με τήν «ἀποεπαγγελματοποίηση» τών στελεχών. (Ο διαγωρισμός τής ιδιότητας του στρατιωτικού λειτουργού ἀπό τήν ιδιότητα του ἀποζώντος ἀπό τὸ στρατιωτικό λειτούργημα. είναι ὁ μόνος τρόπος νὰ ἀπαλλαγή ὁ στρατιωτικός λειτούργος ἀπό τήν ἐξάρτησή του ἀπό τήν πολιτική καὶ στρατιωτική κάστα καὶ ὁ μόνος δρόμος που θὰ τὸν όδηγήση κάτω ἀπό τήν ἄυλη ᾿Αργή του ὙΕύνους. (Ο ἄμισθος Ἦλληνας στρατιώτης θὰ είναι ἀδύνατο νὰ γίνη δουλος τής κάστας. (Ο ἄμισθος Ἑλληνας στρατιώτης θὰ είναι ἀδύνατο νὰ γίνη δουλος τής κάστας. (Ο ἄμισθος περὶ πάτρης θὰ προσφέρη σ' κύτην καὶ δὰν θὰ λαμβάνη τίποτε ἀπ' αὐτήν, ἐκτὸς ἴσως ἀπό τὰ ὅπλα, τήν στολή, τήν ὑπόδηση, τήν τροφή καὶ τὰ μέσα μετακινήσεώς του. (δ)

Ή καθιέρωση τού ἄμισθου στρατιωτικού λειτουργήματος, δηλαδή ή μετατόπιση τής άμυντικής εύθύνης άπό την κάστα στό σύνολο.(γ) παρουσιάζει προβλήματα πρόσκαιρα καὶ προβλήματα οὐσιαστικά.

Τὰ οὐσιαστικὰ προδλήματα ἀναφέρονται στὸ ζήτημα ἄν οἱ ἀνάγκες τῆς στρατιωτικής ἐκπαιδεύσεως καὶ ὑπηρεσίας τοῦ σύγχρονου στρατιωτικοῦ τοῦ ἐπιτρέπουν νὰ ἀσκῆ ἄλλο ἐπάγγελμα, καθώς καὶ στὸ ζήτημα ἄν ἡ «εἰδίκευση» ποὺ ἀπαιτεῖ ὁ σύγχρονος πόλεμος εἰναι τίτοια ῶστε νὰ μὴ εἰναι ἀρκετή μιὰ ὁσηδήποτε μὴ ἐπαγγελματική ἐκπαίδευση.

Γιά την όρθη άντιμετώπιση των προδλημάτων αὐτών ἰσχύουν οἱ ἀκόλουθες ἀρχές: α) Ἡ ήγετική στρατιωτική ἰκανότητα δέν εἶναι ἀποτέλεσμα τῶν ἐγκύκλιων («ἀ-

<sup>(</sup>α) Στην δατάχρονη `Επανάσταση του Εἰκοσιένα, μιὰ ἀπὸ τὶς λαμπρότερες πολεμικές προσπάθειες του Ἑλληνικου Ἐθνους, ὁ στρατὸς ταυτιζόταν μὲ τὸ σύνολο τοῦ Ελληνισμού τῶν περιοχών που εἰχαν ἐξεγερθη. "Ολοι οι ἰκανοὶ Ἑλληνες της Πελοποννήσου, της Ρούμελης καὶ τῶν νησιῶν ήσαν στρατιῶτες ἢ ναύτες. Ηλείστοι ἡγέτες (Κανάρης, Μικούλης, Γκούρας, Μακρυγιάννης, Παπαφλέσσας καὶ πολλοὶ ἄλλοι) δὲν εἰχαν στρατιωτική ἰδιότητα (μὲ ἐξαίρεση ώρισμένων ὁπλαρχηγῶν ποὺ διέθεταν, ὡς παλαιοὶ ἀρματολοί, πολεμική πείρα). 'Απ' αὐτοὺς τοὺς λίγους, ἀτελῶς ἐξωπλισμένους καὶ ἀνεκπαίδευτους, συνετρίδησαν ὅλες οἱ ἐπαγγελματικές στρατιές της ὁθωμανικής αὐτοκρατορίας καὶ τῶν συμμάγων της.

<sup>(</sup>δ) Ο ἐπαναστατικὸς στρατὸς ήταν ἄμισθος, μέχρις ὅτου οἱ πράκτορες τῆς Ξενοκρατίας (Μαυροκορόλτος καὶ Κωλέτης), γιὰ νὰ ἐξαγοράσουν τοὺς ἐπαναστάτες καὶ νὰ τοὺς καταστήσουν ὅργανά τους, καθιέρωσαν μισθοὺς (λουφέδες), κυρίως στὸ ναυτικὸ καὶ στὰ ρουμελιώτικα καὶ σουλιώτικα σώματα. ᾿Απὸ τότε ἀρχίζει ἡ Ἦπανάσταση νὰ κλονίζεται καὶ νὰ χάνη τὴν ὁρμή της. Οἱ Πελοποννήσιοι ἀγωνιστές ποτέ, μέχρι τέλους, δὲν πῆραν μισθούς.

<sup>(</sup>γ) Στό σύνολο άνήχουν καὶ οἱ Ἑλληνίδες τῶν ὁποίων ὁ ρόλος στὴν ἄμυνα ὑπῆρξε πάντοτε σημαντικώτατος. ᾿Από τἰς Σπαρτιάτισσες μέχρι τἰς Σουλιώτισσες, τὴν Μαντὸ ἢ τὴν Μπουμπουλίνα καὶ τὶς Ἡπειρώτισσες τοῦ Σαράντα, οἱ Ἑλληνίδες, χωρὶς νὰ εἰναι ἐπαγγελματίες, ἔπραξαν τὸ στρατιωτικὸ καθήχον τους. Ἡ ἐπαγγελματοποίησή τους ποὺ ἐπιχειρεὶ τώρα τὸ Κατεστημένο ἐντάσσεται μέσα στὰ πλαίσια τῆς ἐκστρατείας ποὺ ἐξαπέλυσε γιὰ τὴν ὑλιστικοποίηση καὶ καταστροφή ὅλων τῶν ἰδανικῶν τοῦ Ἑλληνικοῦ Ἔθνους.

καδημαϊκών»), στρατιωτικών γνώσεων ούτε του χρόνου στρατιωτικής προϋπηρεσίας.

- 6) ή στρατιωτική έκπαιδευση είναι υποχρεωτική για δλους τούς Ελληνες πολίτες.
- γ) ή στρατιωτική μετεκπαίδευση είναι ἐτήσια καὶ ὑποχρεωτική γιὰ δλους τοὺς ἡγήτορες —ἀνεξαρτήτως δαθμοῦ--- καὶ ὁπλῖτες.
- δ) Οἱ ἐπανδρώνοντες ώρισμένους τομεῖς ποὺ ἀπαιτοῦν εἰδικὲς γνώσεις, ὅπως π.χ. οἱ χειριστὲς ὅπλων προηγμένης τεχνολογίας, ὅηλ. ἀεροσκαφῶν, πυραύλων, πολεμικῶν πλοίων κλπ. πρέπει νὰ ἔχουν ὡς ἰδιῶτες σχετικὲς γνώσεις (πιλότοι, μηχανολόγοι, μετεωρολόγοι, πλοίαρχοι ἐμπορικοῦ ναυτικοῦ κλπ.), καὶ νὰ εἶναι ταυτόχρονα ὑποχρεωμένοι νὰ ἐκπαιδεύωνται συχνότερα στὸ ἀντικείμενό τους.
- ε) "Αν ῦπάρχη, ἢ ὑπάρξη στὸ μέλλον τομέας, τοῦ ὁποίου τὸ ἀντικείμενο δὲν εἶναι δυνατὸν νὰ καλύπτεται ἀπὸ μὴ μόνιμο ὑπηρέτη, τότε ὁ ἔμμισθος μόνιμος εἰδικὸς ποὸ τὸ καλύπτει δὲν φέρει τὴν ἰδιότητα τοῦ στρατιωτικοῦ λειτουργοῦ, ἀλλὰ τοῦ ὑπαλλήλου συμβούλου ἢ τεχνοκράτη.
- στ) ή προμήθεια και συντήρηση του πολεμικού δλικού, ἀποτελούν ἀντικείμενα εδθύνης τής Πολιτείας ἀπό κοινού μὲ τοὺς ἐκπαιδευόμενους και μετεκπαιδευόμενους στρατιωτικοὺς λειτουργούς, ἢ τῶν προσφερομένων πρὸς τοῦτο πολιτῶν και δμάδων.

'Εξ ἄλλου, ή ὀργάνωση τῆς ἐθνικῆς ἄμυνας μὲ βάση ἔνα θεσμικὸ καθεστὼς ποὺ καθιερώνει τὴν εὐθύνη δλόκληρου τοῦ "Εθνους, παρουσιάζει προβλήματα ἐπιστρατεύσεως, συγκεντρώσεως τῶν δυνάμεων καὶ ἱεραρχίας, τὰ ὁποῖα εἶναι τεχνικῆς φύσεως καὶ λύονται εὐχερῶς, καὶ κατὰ τρόπο πολὺ ἀποτελεσματικό, ὅπως ἀποδεικνύεται ἀπὸ τὴν θαυμάσια λειτουργία τῶν ἰσχυόντων ἀνάλογων συστημάτων σὲ διάφορες χῶρες, ὅπως τὴν 'Ελβετία, τὸ Ἰοραήλ, τὴ Γιουγκοσλαβία, τὴ Λιβύη κλπ.

Θὰ χρειασθοῦν μόνον σὰν κατακλείδα λίγα πρός ἀπάντηση στὸ «ἐπιχείρημα» τοῦ ἀστοκαπιταλομαρξιστικοῦ Κατεστημένου, σύμφωνα μὲ τὸ ὁποῖο δὲν είναι δυνατὸν νὰ ἐξοπλίση κανείς αὐτή τὴ στιγμὴ τὸ σύνολο τῶν ἱκανῶν νὰ φέρουν ὅπλα Ἑλλήνων, διότι ἄν συμξῆ αὐτό, αὐτομάτως θὰ ὁδηγηθοῦμε στὸν ἀλληλοσπαραγμό: οἱ κομμουνιστές θὰ ἐπιτεθοῦν ἐναντίον τῶν δεξιῶν καὶ ἀντίθετα: οἱ σοσιαλιστὲς ἐναντίον τῶν δεξιῶν καὶ κομμουνιστῶν καὶ τ' ἀνάπαλιν: καὶ οὕτω καθεξῆς.

Τὸ ἐπιχείρημα αὐτὸ τοῦ ἀστοκαπιταλομαρξιστικοῦ Κατεστημένου, θυμίζει τὴν γνωστὴ παροιμία «φωνάζει ὁ κλέφτης γιὰ νὰ φοδηθη ὁ νοικοκύρης». Αὐτὸς ὁ ἀλληλοσπαραγμὸς θὰ συμόη πράγματι, ἐφ' ὅσον τὸ ἴδιο τὸ αἰσχρὸ καπιταλομαρξιστικὸ Κατεστημένο στρέφει τὸ ἕνα τμήμα τοῦ Ἔθνους ἐναντίον τοῦ ἄλλου.

Τὸ ἀνώνυμο "Εθνος ποτὲ δὲν διασπάται καὶ ποτὲ δὲν ἀλληλοεξοντώνεται ἀπό μόνο του, ἄν δὲν τὸ διασπάσουν οἱ κάστες. "Αν οἱ κατεστημένες ἐξουσιαστικὲς κλίκες
ἔξαφανισθοῦν, αὐτόματα ἐξαφανίζονται καὶ τὰ αἴτια τοῦ ἀλληλοσπαραγμοῦ. 'Επομένως,
ἔξυπακούεται, ὅτι προϋπόθεση τῆς ὀργανώσεως τῆς ἄμυνας τοῦ 'Ελληνισμοῦ πάνω σὲ πανεθνικὴ ὅάση, εἶναι ἡ κατάργηση τοῦ ἐξουσιαστικοῦ διεθνιστικοῦ Κράτους μας καὶ ἡ
ἀντικατάστασή του ἀπὸ μιὰ 'Ελληνικὴ Πολιτεία 'Αρχῆς.

# ιε. - 'Αγωνιστικές αὐταπάτες καὶ ἀγωνιστική ἀλήθεια

Είναι όλοφάνερο, ὅτι ἡ ὕλη εἶναι τὸ ὅπλο τοῦ ἐχθροῦ — δη-λαδὴ τοῦ διεθνοῦς λογοκρατικοῦ Κατεστημένου — καὶ μάλιστα τὸ μον αδικό του ὅπλο. Καὶ κάθε προσπάθεια τοῦ Ἑλληνισμοῦ καὶ τῆς Ἑλληνικότητας νὰ καταπολεμήση τὸν ἀντίπαλο σὲ ὑλικὸ ἐπίπεδο σημαίνει, ὅτι παρασύρεται νὰ δώση τὴ μάχη στὸ πεδίο ἀκριδῶς ἐκεῖνο, τὸ ὁποῖο ὁ δεύτερος εὔχεται καὶ προτιμᾶ, διότι ἀπλῶς πλεονεκτεῖ ἀπόλυτα.

Στὶς τρεῖς μορφὲς πάλης, στὶς ὁποῖες χονδρικὰ μποροῦμε νὰ ὑποδιαιρέσουμε τὸν ὑλικὸ ἀγῶνα, δηλαδὴ τὸν οἰκονομικό, ὀργανωτικὸ καὶ ἔνοπλον ἀγῶνα, οἱ φορεῖς τῆς Ἰδέας Ἑλλάδα ὅσο καὶ ἄν προσπαθήσουν, εἶναι ἀδύνατο νὰ ἐξασφαλίσουν τὰ μέσα ἐκεῖνα, τὰ ὁποῖα ἔστω στοιχειωδῶς θὰ μποροῦσαν νὰ ἀποτελέσουν ἔνα ἀξιόλογο δυναμικό, ἀρκετὸ γιὰ νὰ δημιουργήση οἱοδήποτε πρόδλημα στὸν ἐχθρό.

#### Διότι:

Στὸ ο ἰκονομικὸ πεδίο μάχης τὸ λογοκρατικὸ Κατεστημένο ἔχει στὴ διάθεσή του καὶ ὑπὸ τὸν πλήρη ἔλεγχό του δλόκληρο τὸν παγκόσμιο πλοῦτο.

Στὸ ὁ ρ γ α ν ω τ ι κ ὁ πεδίο μάχης τὸ λογοκρατικὸ Κατεστημένο μπορεῖ νὰ χρησιμοποιήση οἱαδήποτε ἀργανωμένη δύναμη ἐξ ὅσων ὑφίστανται αὐτὴ τὴ στιγμὴ στὸν Κόσμο, ἀπὸ τοὺς στρατούς, τἰς ὑπηρεσίες καὶ τὴ διοίκηση τῶν διαφόρων Κρατῶν μέχρι τἰς διεθνεῖς καὶ κατὰ τόπους πολιτικὲς παρατάξεις, κινήσεις, ὀργανώσεις, κλπ., καθὼς καὶ οἱουδήποτε ἄλλου εἴδους μυστικά, συγκεκαλυμμένα ἢ «ἀνοιχτὰ» ὀργανωτικὰ σχήματα.

Στό πεδίο τοῦ ἔ ν ο π λ ο υ ἀ γ ῶ ν α τὸ λογοκρατικὸ Κατεστημένο διαθέτει καὶ ἐλέγχει σύμπασα τὴν διεθνῆ τεχνολογία καὶ τὰ ὅπλα πάσης φύσεως ποὺ ὑπάρχουν ἢ θὰ ὑπάρξουν στὸ μέλλον.

Δίνοντας τὴ μάχη στὰ τρία αὐτὰ πεδία, παραδιάζεις τὴν στρατηγικὴ ἀρχὴ σύμφωνα μὲ τὴν ὁποία ἀπαραίτητη προϋπόθεση τῆς νίκης εἶναι νὰ ἀντιμετωπίζης τὸν ἀντίπαλο στὸν χῶρο ὅπου ἐσὺ πλειονεκτεῖς.

Ή δρθότητα τῆς παραπάνω τοποθετήσεως τοῦ δλου προδλήματος ἀποδεικνύεται πρακτικὰ ἀπὸ τὸ γεγονὸς ὅτι ὅλοι ὅσοι θέλησαν νὰ χτυπήσουν τὴν τυραννία τοῦ Διεθνοῦς Κατεστημένου μὲ ὁργανώσεις, μὲ οἰκονομικὰ μέσα καὶ μὲ ἔνοπλες μορφὲς δράσεως, εἴτε σὰν κινήσεις, κινήματα καὶ ὁμάδες στὰ διάφορα ὑποδουλωμένα Ἔθνη τῆς σύγχρονης Εὐρώπης, τῆς ᾿Αμερικῆς, τῆς Μέσης ᾿Ανατολῆς κλπ., εἴτε σὰν Ἦθνη, ἡττῶνται, ἀποτυγχάνουν ἢ τελικὰ διαβιδρώσκονται, (α) προτοῦ προλάδουν νὰ ἐπιτύχουν κάτι τὸ ἄξιο λόγου—καὶ ἐν πάση περιπτώσει χωρὶς νὰ σημειώσουν καμμιὰ νίκη κρίσιμης σημασίας γιὰ τὴν ἄρση τῆς κρατούσης παγκόσμιας τάξεως πραγμάτων.

Τότε, λοιπόν, τί ἀπομένει γιὰ τὴν 'Ελληνικότητα; 'Αφοῦ σ' δλα πλεονεκτοῦν οἱ ἐχθροί της, δὲν ὑπάρχει γι' αὐτὴν καμμιὰ προοπτική; Εἶναι, καταδικασμένο τὸ 'Ελληνικὸ Πνεῦμα, τὸ μεγαλύτερο αὐτὸ «κτῆμα» τῆς ἀνθρωπότητας, νὰ πεθάνη καὶ χαθῆ ὁριστικὰ—συμπαρασύροντας στὸν θάνατό του καὶ κάθε ἐλπίδα νὰ ξαναδρῆ τὸ ἀνθρώπινο γένος τὴν «ταυτότητά» του καὶ τὴν ἡθική του εὐδαιμονία καὶ νὰ ἀνακαλύψη τὸν χαμένο δρόμο του γιὰ μιὰ ἀσφαλῆ πορεία χωρὶς καμμιὰ δυνατότητα νὰ ἀμυνθῆ καὶ νὰ νικήση τοὺς δολοφόνους τοῦ πολιτισμοῦ, τοὺς σκοταδιστὲς συνωμότες τοῦ χαμερποῦς Καπιταλομαρξισμοῦ; Καὶ οἱ φορεῖς τοῦ 'Ελληνικοῦ Πνεύματος — καὶ δὲν ἐννοοῦμε μόνο τοὺς φυλετικὰ "Ελληνες, ἀλλὰ τὸν κάθε ἄνθρωπο, ὅπου γῆς, τὸν «παιδεύσεως τῆς ἡμετέρας μετέχοντα»— δὲν διαθέτουν τίποτε, ἀπὸ τὴν πλευρά τους, ἱκανὸ νὰ τοὺς παράσχη τὴ δυνατότητα μάχης;

Τὰ ἀπαισιόδοξα αὐτὰ ἐρωτηματικά, ἔχουν ὅλα τους αἰσιόδοξες ἀπαντήσεις. Καὶ ἡ αἰσιοδοξία στηρίζεται σὲ ἀτράνταχτη δάση: στὸ γεγονὸς ὅτι ἡ Ἑλληνικότητα, δηλ. τὸ ἰδεαλιστικὸ καὶ ἡρωῖκὸ στοι-

<sup>(</sup>α) Προφανίδη διότι ξεκινούν ἀπό την ίδια έξουσιαστική ἀφετηρία των αντιπάλων τους.

χείο ποὺ ἀποτελοῦν τὰ κύρια χαρακτηριστικὰ τοῦ 'Ελληνικοῦ Πνεύματος, εἶναι ἡ ἀλήθεια, ἡ ἴδια ἡ φύση τοῦ ἀνθρώπου, ὁ καθρέφτης τῆς πραγματικῆς ψυχικῆς του ὑποστάσεως, ὅ,τι γνήσιο διαθέτει.

Οἱ σημερινὲς ἀνθρώπινες ἀγέλες, ζώντας μέσα στὸ ζόφο τῆς ἐξουσίας, ἔχουν κάποια συναίσθηση τῆς δυστυχίας τους καὶ τοῦ ἐξευτελισμοῦ τους, ἔστω φευγαλέα καὶ ἀκαθόριστη, σὰν διακοπτόμενη πνοὴ ἀνέμου ποὺ τοὺς χαρίζει κάπου - κάπου λίγο ὀξυγόνο καὶ κάποια δροσιά, γιὰ νὰ ἀντιμετωπίσουν τὸ καταθλιπτικὸ ἄγχος ποὺ τὶς κατατρύχει. Αὐτὲς οἱ πνοὲς ἀνέμου, αὐτὲς οἱ ἐλάχιστες «στιγμὲς» — ἄν θέλετε — τοῦ παγιδευμένου ἀνθρώπου, ποὺ ἐκδηλώνονται, σὲ ἐπίπεδο ὁμάδων καὶ Ἐθνῶν, αὐτὲς ἀκριδῶς ἀποτελοῦν τὸν σπόρο, ποὺ ἄν καλλιεργηθῆ, θὰ ξεπεταχθῆ γιὰ νὰ δώση κάποτε σάρκα καὶ ὀστᾶ καὶ νὰ ἐκφράση πρακτικὰ τὴν ἀθάνατη Ἰδέα Ἑλλάδα. Καὶ ἀκριδῶς αὐτὲς οἱ ἰδεαλιστικὲς πνοές, τὸ μακρυνὸ ὅραμα τῆς χαμένης ἀλήθειας, εἷναι ἐκεῖνο ποὺ περισσότερο ἀπὸ κάθε τι ἄλλο στὸ Κόσμο φοδᾶται τὸ Διεθνὲς Κατεστημένο, διότι γνωρίζει ὅτι ἀπέναντί τους εἶναι ἐντελῶς ἀνίσχυρο καὶ ἄοπλο.

Ή Διεθνής Ἐξουσία, ἄν κυριαρχῆ ἀπόλυτα στὸ ὑλικὸ-τεχνολογικὸ πεδίο, στὸ πνευματικὸ εἶναι ἀνύπαρκτη, ἀποτελεῖ ἕνα μεγάλο μηδενικό. Τὰ ἰδεολογικά της κατασκευάσματα μὲ τὰ ὁποῖα προσπαθεῖ νὰ ξεγελάση τὴν αἰώνια δίψα τοῦ ἀνθρώπου γιὰ τὶς ἰδέες, εἶναι «ἐρζάτς», εἶναι ὑποκατάστατα τῆς πνευματικῆς τροφῆς, δὲν εἶναι ψωμὶ ἀπὸ ἀλεύρι ἀλλὰ ἀπὸ πριονίδια. Γιαυτὸ καὶ οἱ φορεῖς ὅλων τῶν συγχρόνων ἰδεολογικῶν ὑποπροϊόντων εἶναι κ υ ν ι κ ο ί. Ὁ κυνισμὸς δὲν εἶναι τίποτε ἄλλο ἀπὸ τὸν ἰδεολογικὸ ὑποσιτισμό. Ὁ ἔμφυτος ἰδεαλισμὸς τοῦ ἀνθρώπου δὲν μπορεῖ σὲ καμμιὰ περίπτωση νὰ ὑποκατασταθῆ ἀπὸ τὸ δόγμα, τὸν ἐξουσιαστικὸ ὑλισμὸ καὶ τὴν τεχνοκρατία.

Νά, λοιπόν, τὸ πεδίο μάχης ὅπου πλεονεκτοῦν ἀπόλυτε: οἱ φορεῖς τῆς Ἑλληνικότητας: Ἡ ἀποκάλυψη τῆς ἀλήθειας. Αὐτήν, ποὺ ἡ παγκόσμια τάξη πραγμάτων προσπαθεῖ νὰ διαστρεδλώνη καὶ νὰ φθείρη, γιὰ νὰ μὴν πάρη συγκεκριμένη κοινωνικὴν ὑπόσταση. Αὐτήν, ποὺ οἱ κρατοῦντες θέλουν νὰ ἐξαλείψουν ἀπὸ τὴν ἀνθρώπινη φὑση καὶ ζωή, σὰν κίνητρο λαμπρῶν ἡρωϊκῶν καὶ ἡθικῶν ἔργων καὶ πράξεων. Αὐτήν, ποὺ ὁ σκοταδισμός, ἀγωνιώντας μήπως ὁ ὑποδουλωμένος ἄνθρωπος τὴν κατακτήση, τὴν ἀποκτήση καὶ δώση μ' αὐτὴν τὴ μάχη του, τὴν ναρκοθετοῦν μὲ τὴν κοσμοπολίτικη ψευτοκουλτούρα, τὰ δόγματα, τὴν τεχνοκρατία.

'Απαλλαγμένοι ἀπὸ τὴν ἐξουσιαστικὴ στέγη τῶν ὀργανωτικῶν σχημάτων, ἄτρωτοι ἀπὸ τὶς νάρκες ἑνὸς ἄχρηστου γιὰ τὸν ἀγῶνα τους χρήματος καὶ ἀποδεσμευμένοι ἀπὸ τὶς ὀλέθριες αὐταπάτες περὶ ἐνόπλου ἀγῶνος κλπ., οἱ φορεῖς τῆς 'Ιδέας 'Ελλάδα, ἄς ἀντιληφθοῦν τὴν μεγάλη ἀλήθεια καὶ ἄς κατανοήσουν, ὅτι ὁ καθένας ἀπ' αὐτοὺς σὰν ἦθικοπνευματικὸ ὄν ἀποτελεῖ τὴν πιὸ σκληρὴ καὶ ἀπρόσ-δλητη δύναμη ἀπέναντι στὰ ὅπλα τοῦ Κατεστημένου. ''Ας ἀντιληφθοῦν, ὅτι, ἄν ἡ τεχνητὰ ἐξωβελισμένη ἀπὸ τὶς ψυχὲς τῶν ἀνθρώπων ἀλήθεια ἀποκατασταθῆ, αὐτὸ καὶ μόνον ἰσοδυναμεῖ μὲ τὸν θάνατο τῆς κατεστημένης τάξεως πραγμάτων.

Καὶ ἄς δώσουν τὴ μάχη τους σὰν αὐτοδύναμες ἠθικὲς καὶ ἡρωῖκὲς συνειδήσεις στὸν ἀγῶνα γιὰ τὴν ἀποδέσμευση καὶ ἐνεργοποίηση τοῦ ἰδεαλισμοῦ.

Κάθε "Ελληνας μὲ τὰ λόγια του, τὶς πράξεις του, τὶς ἰδέες του, τὴ θέση ποὺ παίρνει ἀπέναντι στὴ ζωὴ καὶ τὸν Κόσμο, ἄς γίνη φῶς γιὰ τοὺς ἀνθρώπους τοῦ στενοῦ καὶ εὐρύτερου περιβάλλοντός του.

Κάθε "Ελληνας μὲ τὴ θυσία του, ἂν χρειασθῆ, ας γίνη δλοκαύτωμα γιὰ τὸ ξύπνημα τῶν ἄλλων συνειδήσεων καὶ πολυτίμητο μέλος τῆς ἀτέλειωτης φάλαγγας τῶν Μαρτύρων τοῦ 'Ελληνισμοῦ, ποὺ μὲ τὸ μαρτύριό τους ὕψωσαν τὴν 'Ελλάδα στὸ ἐπίπεδο τῆς ἰδέας.

Κάθε "Ελληνας μὲ τὸ ἡρωϊκὸ ἔργο του στὸ χῶρο ποὺ κινεῖται —ἀπὸ τὸν δημόσιο μέχρι τὸν ἰδιωτικὸ τομέα— ἄς ἐνσαρκώση τὸ ἀθάνατο καὶ μεγαλουργὸ πνεῦμα τοῦ ἑλληνικοῦ ἡρωϊσμοῦ συντρί-δοντας μ' αὐτὸν τὴν κακομοιριὰ τοῦ ἀντιηρωϊκοῦ «πνεύματος» ποὺ ἐπέδαλε στὸν κόσμο ἡ χαμερπὴς Λογοκρατία.

Καὶ ὅλοι μαζί, οἱ ἥρωες τῆς Ἰδέας Ἑλλάδα, ἄς ἀποτελέσουν τὴν Κλίμακα τῆς Ἑλληνικῆς ᾿Αξίας, ποὺ δὲν εἴναι ὀργανωτικὸ σχῆμα, ἀλλὰ δεσμὸς ἐκλεκτικῆς συγγένειας, ἡ ἴδια ἡ μεγάλη, οἰκουμενικὴ Οἰκογένεια τῆς Ἑλληνικότητας. Τὰ μέλη αὐτῆς τῆς Οἰκογένειας, τὰ πνευματικὰ αὐτὰ ἀδέλφια, δρώντας σὲ ἐπίπεδο ἀτόμων, ἀποτελοῦν ταυτόχρονα ἕνα συμπαγές, ὁμοιογενὲς καὶ σφιχτοδεμένο σύνολο, διότι ἡ συνεκτικὴ οὐσία ποὺ τὰ ἑνώνει δὲν εἴναι ἡ φθαρτὴ ὀργάνωση, οἱ φθαρτοὶ ἀρχηγοί, τὰ φθαρτὰ ὄργανα καὶ οἱ φθαρτοὶ ὀργανωτικοὶ κανόνες, ἀλλὰ ἡ ἄφθαρτη, ἄυλη Ἰδέα τῆς Ἑλλάδας, ποὺ δὲν προδίδει ποτὲ τοὺς φορεῖς της καὶ δὲν διαδρώνεται ποτὲ ἀπὸ τοὺς ἐχθρούς της.

Καὶ ὅταν ὁ χρόνος ἐπέλθη, ὅταν ἡ ἰδέα γίνη κοινωνικὴ συνεί-δηση —ἀνεξαρτήτως προθεσμιῶν— ἡ νίκη θὰ εἶναι τὸ ἁπλούστερο πράγμα τοῦ Κόσμου.

### ιστ. — Ὁ Ἑλληνικὸς "Ομιλος τῆς ᾿Αλήθειας

Οσοι ἀπό τοὺς ἀνθρώπους ἢ καὶ τὶς ὁμάδες— ἔχουν ἐπίγνωση τῆς τραγικῆς κοινωνικῆς πραγματικότητας ποὺ τοὺς περισάλλει καὶ ταυτόχρονα διαθέτουν, ἔστω ὑποσυνείδητα, τὴν αἴσθηση τοῦ ὀρθοῦ, τῆς κοινωνικῆς ἀλήθειας, μποροῦν νὰ ἐπικοινωνοῦν μεπαξύ τους, νὰ ὑλοποιοῦν στὶς μεταξύ τους σχέσεις τὴν ἀλήθεια, τὴν ἀρετή, τὸν ἡρωισμὸ καὶ τὴν ἀξιοκρατία, νὰ ἀποδάλλουν ὅτιδήποτε ἀπορρέει ἀπὸ τὴν θέληση καὶ τὸ δόγμα, νὰ δημιουργοῦν ἔργο, ἀντὶ νὰ ἀσχολοῦνται μὲ τὴν ἐργασία καὶ τὴν οἰκονομία, καὶ νὰ καθιερώνουν ώρισμένους ἄδολους τύπους ὁμαδικῆς συμπεριφορᾶς, ἀπολύτως ἐναρμονισμένους πρὸς τοὺς ἀληθινοὺς φυσικοὺς ρόλους, ποὺ συντείνουν στὴν ἐλευθέρωση καὶ προκοπὴ τῆς ἀρχικὰ μικρῆς ἔναρχης κοινωνίας τους καὶ κατ' ἐπέκτασιν τοῦ ἀνθρώπινου συνόλου. Μ' ἄλλα λόγια ἡ ἔναρχη κοινωνία μπορεῖ ν' ἀρχίση τὴ ζωή της σὰν «κοινωνία ἐν κοινωνία», σὰν ἐλευθερωμένος, ἀληθινός, δίκαιος "Ομιλος συγκροτημένος μέσα σ' ἕνα ἀνελεύθερο, βουλησιοκρατικό, δόλιο, ψεύτικο καὶ ἄδικο περιβάλλον, ἀδιαφορώντας γι' αὐτό.

Τὸ ζωτικὸ πρόβλημα ποὺ πρέπει νὰ ἐπιλύσουμε δὲν εἶναι ἡ ἀντιμετώπιση τῆς ἐξουσίας, ἀλλὰ ἡ ἐναρμόνιση τῆς ζωῆς τοῦ Ἑλληνικοῦ 'Ομίλου πρὸς τὶς ἀξίες τῆς ἔναρχης κοινωνίας τῆς ἀλήθειας. Πολλὰ ἐπὶ μέρους προβλήματα ἐκπηγάζουν ἀπὸ τὸ βασικὸ αὐτὸ πρόβλημα, προβλήματα καθορισμοῦ τῶν φυσικῶν ρόλων, ἐσωτερικῆς λειτουργίας καὶ ὑλικῆς αὐτάρκειας τῶν μελῶν καὶ τοῦ συνόλου, ἀλλὰ καὶ προβλήματα σχέσεων μὲ τὴν περιβάλλουσα ἐξουσιαστικὴ τάξη πραγμάτων.

'Ο Ἑλληνικός "Ομιλος τῆς 'Αλήθειας, ὅπως κάθε τι τὸ γνήσια ἑλληνικό, δὲν μπορεῖ παρὰ νὰ ἔχη πανανθρώπινο, οἰκουμενικὸ χαρακτῆρα. Ἡ ἀνώτατη 'Αρχή του, ἡ Μήτηρ — Τροφός του, ἡ θεὰ 'Αλήθεια, τέκνο, κατὰ τὴν ἑλληνικὴ Μυθολογία, τοῦ Διὸς (=τοῦ 'Υπερτάτου "Οντος), καὶ τροφὸς τοῦ 'Απόλλωνος καὶ τῆς 'Αθηνᾶς (=τῆς Γνώσεως καὶ τῆς Σοφίας) θὰ ἔπαυε νὰ ὑπάρχη, θὰ ἐξωβελίζονταν ἀπὸ τοὺς ἀνθρώπινους ναούς, ἄν ἔχανε τὸ καθολικὸ κῦρος της, ἄν ἡ ἰσχύς της κάλυπτε μόνο μιὰ ἢ μερικὲς ἀνθρώπινες κοινότητες, ἕνα ἢ μερικὰ "Εθνη, καὶ ἄφηνε ἔξω τὰ ὑπόλοιπα. Ἡ «ἀλή-

θεια» με σχετική ἢ περιωρισμένη ἰσχὺ μεταβάλλεται ἁπλῶς σὲ δόγμα, γίνεται κατὰ βάθος ὑπηρέτρια τῆς θελήσεως, καταντᾶ νεκροθάφτης τοῦ ἀνθρώπινου Μέλλοντος.

Γιὰ νὰ ἐπανέλθουμε γιὰ μιὰ ἀκόμη φορὰ στὶς κοινωνίες τῶν μελισσῶν, παρατηροῦμε ὅτι ἡ ἀρμονικὴ εὐθυγράμμιση τῶν μελῶν τους πρὸς τὸν Κοσμογονικὸ Νόμο, τὴν κοινωνικἡ ἀλήθεια, ἀποτελεῖ κανόνα ἄνευ ἐξαιρέσεων, φαινόμενο καθολικό. "Ολα τὰ μέλη ὅλων τῶν κυψελῶν τοῦ Κόσμου ὑπόκεινται στὴν ἴδια ἀρχή, συμπεριφέρονται καὶ δροῦν πανομοιότυπα. Δὲν ὑπάρχει περίπτωση ἡ ζωὴ μιᾶς κυψέλης στὴν Ἑλλάδα π.χ., νὰ παρουσιάζη τὴν παραμικρὴ διαφοροποίηση ἀπὸ τὴ ζωὴ μιᾶς κυψέλης ποὺ ζῆ π.χ. στὴν Κίνα. Ὁ θεῖος Νόμος, ἡ ὑπερβατικὴ ᾿Αρχή, ὑλοποιεῖται καὶ ἐκτελεῖται τὸ ἴδιο στὶς διάφορες μορφὲς τῆς κοινωνικῆς συμδιώσεως, ὅπως τὰ σύννεφα μεταδάλλονται σὲ σταγόνες βροχῆς ποὺ δὲν διαφέρουν σὲ τίποτα μεταξύ τους.

Καὶ ταυτόχρονα ἡ ἰσχὺς τῆς ὑπερβατικῆς ᾿Αρχῆς στὴν ὁποίο ὑπόκειται ἡ κοινωνία τῶν μελισσῶν, δὲν περιορίζεται στὴν λειτουργία τῆς κάθε μιᾶς κυψέλης χωριστά, ἀλλὰ ἐπεκτείνεται στὸ παγκόσμιο σύνολο τῶν κυψελῶν. Ἡ ὁρμὴ ἐπιβολῆς τῆς μιᾶς κυψέλης ἐπὶ τῆς ἄλλης, ἡ ἀναμέτρηση θελήσεως καὶ δυνάμεως ἀνάμεσα σὲ δύο κοινότητες, ἡ πρόθεση κυριαρχίας τῆς μιᾶς ἐπὶ τῆς ἄλλης, εἶναι πράγματα ἀδιανόητα, δὲν παρουσιάσθηκαν ποτὲ καὶ πουθενά. Ἦχουν παυτόχρονα καὶ αὐτόματα ἀπὸ οἱαδήποτε ἐνέργεια ποὺ θὰ ἔθιγε ἢ θὰ περιώριζε σὲ οἱοδήποτε βαθμὸ τὴν ἐλευθέρωση τῶν ἄλλων. Ἡ γενικὴ αὐτὴ ἀρμονία προκύπτει αὐθόρμητα, χωρὶς «νόμους», «κανόνες», «ἐπαφές», «συνεννοήσεις», ἀλλὰ χάρη στὴν καθολικὴ ἐναρμόνιση τοῦ εἴδους πρὸς τὴν μία, ἑνιαία ὑπερβατικὴ ᾿Αρχή, τὸν κοινὸ Πατέρα, τὸν Κοσμογονικὸ Νόμο.

'Απὸ τὰ προηγηθέντα συνάγεται, ὅτι ὁ παναθρώπινος καὶ οἰκουμενικὸς χαρακτήρας τοῦ 'Ελληνικοῦ 'Ομίλου τῆς 'Αλήθειας δὲν μπορεῖ νὰ εἶναι ταυτόχρονα καὶ διεθνιστικός. Οἱ ἀνθρώπινες κοινότητες, τὰ "Εθνη, ἀπελευθερωμένα ἀπὸ τὴν ὁρμὴ τῆς ἐπιδολῆς, ὑποκείμενα στὴν μία, καθολικοῦ κύρους ἀλήθεια, συνυπάρχουν άρμονικά, δὲν συγκρούονται μεταξύ τους, δὲν καταργοῦνται βίαια. "Αν δὲν εἶχεν ἐμφανισθῆ τὸ σύμπτωμα ἐπιδολῆς τῶν ἐξουσιαστῶν, οὐδέποτε "Εθνος θὰ ἐπετίθετο ἐναντίον ἄλλου "Εθνους. 'Ο Διεθνισμός, ἡ ἄρνηση τοῦ "Εθνους, ἀποτελεῖ προῖὸν τῆς σημιτικῆς παραφροσύνης, εἶναι δόγμα, ἐξουσιαστικὴ παραχάραξη τῆς ἐλήθειας, μὲ σκοπὸ τὴν παγκόσμια δουλησιοκρατικὴ ἐξουσία. Τὸ δόγμα τοῦ Διε

θνισμοῦ ἐπιχειρεῖ δίαια νὰ διαλύση ὅλες τὶς ἀνθρώπινες κυψέλες καὶ νὰ συγκεντρώση τὸ σύνολο τῶν μελῶν τοῦ ἀνθρώπινου εἴδους μέσα στὸ «διεθνιστικὸ μαντρί», ἕνα μαντρὶ αὐθαίρετο, παρὰ φύσιν, ὅπως καὶ παρὰ φύσιν θὰ ἦταν ἡ συγκέντρωση τῶν μελισσῶν ὅλου τοῦ Κόσμου σὲ μία γιγαντιαία συμβατική καὶ τεχνητή ὑπερ-κυψέλη. Ὁ Διεθνισμός είναι τὸ τέρας ποὺ γεννᾶ ἡ θανάσιμη ὑπερτέλεια τῆς θελήσεως τῶν ἐξουσιαστῶν τοῦ Κόσμου, καθώς καταστρέφει τὴν ἔναρχη κοινωνία καὶ τὴν ἀντικαθιστᾶ μὲ τὸν ἀνθρωποφάγο δράκοντα τῆς έξουσίας. Τὸ "Εθνος, θερμοκοιτίδα τοῦ πνεύματος, δημιούργημα τῆς άλήθειας καὶ τοῦ Κοσμογονικοῦ Νόμου, ὑπάρχει γιὰ τὸν Ἑλληνικὸ "Ομιλο σὰν μικρογραφία τῆς ὁμαδικῆς ζωῆς τῆς ἀνθρωπότητας, σὰν ἀπαραίτητο στοιχεῖο τοῦ οἰκουμενικοῦ οἰκοδομήματος καὶ σὰν φυσικό ύπόδαθρο τῆς ἰδεαλιστικῆς Ἐθνικῆς Πολιτείας τῆς ᾿Αλήθειας. "Όπως τὸ ἄτομο, σὰν λειτουργός, ἐκτελεστής τοῦ ἀτομικοῦ φυσικοῦ καὶ ἀληθινοῦ ρόλου του, ἀποτελεῖ τὸ κύτταρο τῆς κοινότητας, έτσι καὶ τὸ "Εθνος, σὰν σύνολο ὑποκείμενο στὸ νόμο τῆς 'Αλήθειας, ἀποτελεῖ μιὰ ἀπὸ τὶς πέτρες τοῦ παναθρώπινου οἰκοδομήματος.

Ή έλληνικότητα τοῦ 'Ομίλου τῆς 'Αλήθειας ἁπλῶς ἐπιδεβαιώνει την παγκοσμιότητά του. 'Αληθινό πρέπει να είναι το έλληνικό, καὶ οἱ ἀρχές, ἰδέες καὶ ἀξίες καθολικοῦ κύρους, καθώς καὶ τὸ τελετουργικό μέρος τῆς λατρείας τους, δηλαδή ὁ ἔλεγχος, ὁ διάλογος, ἡ ἔρευνα, ή ἀπόδειξη, ή «διαλεκτική» —μὲ τὴν ἀρχαιοελληνική σημασία τοῦ ὅρου— μπορεῖ νὰ εἶναι πράγματα ποὺ μόνο ἡ ἑλληνικὴ σκέψη —καὶ μόνο αὐτὴ— θεοποίησε, ἀλλὰ τοῦτο μὲ κανένα τρόπο δὲν σημαίνει, ὅτι ἡ ἀξία τους δὲν ἀφορᾶ ὁλόκληρο τὸ ἀνθρώπινο είδος, δὲν καλύπτει ὁ λ ό κ λ η ρ ο τ ὸ Σ ύ μ π α ν. "Οταν τὸ Χίλια Έξακόσια Εἰκοσιτέσσερα ἡ γαλλικὴ Ἐθνοσυνέλευση ἀπαγόρευε κάθε άντιλογία κατά τῶν θεωριῶν τοῦ ᾿Αριστοτέλη ἐπὶ ποινῆ θανάτου, (α) ἡ πράξη αὐτὴ δὲν σήμαινε ἁπλῶς σύνταξη τῆς ζωῆς τοῦ Γαλλικοῦ "Εθνους πρὸς τὴν ἑλληνικὴ σοφία, ἀλλὰ πρόθεση έναρμονίσεώς του πρός τὶς ἀλήθειες καθολικοῦ κύρους, λ α τ ρ ε ί α θεᾶς 'Αλήθειας καὶ προσπάθεια ἀπελευθερώσεώς του ἀπὸ τὸ δόλο καὶ τὴ βία τοῦ σημιτικοῦ δόγματος, ἀποτινάξεως τῆς ἐξουσιαστικῆς πνευματικῆς κυριαρχίας τοῦ Γιαχδὲ Βίδλου, έξαλείψεως τῆς διαστροφῆς αὐτῆς καὶ τῆς παραχαράξεως τῶν ἀληθινῶν θεῶν, διαλύσεως τοῦ μεσαιωνικοῦ σκότους ποὺ ἐφεῦρε καὶ ἐπέδαλε στὸν Κόσμο ἡ θέληση ἐπιδολῆς τοῦ περιούσιου λαοῦ, σκότους πού κατεκάλυψε σήμερα τὰ πάντα χάρη στὰ νεώτερα, ξδραιογενη ἐπίσης, πολιτικοκοινωνικά δόγματα.

<sup>(</sup>α) Max Simon, «Geschichte der Mathematik im Alterum», Berlin 1909, σ. 224.

Τὸ έλληνικὸ τελετουργικὸ τῆς λατρείας τῆς ἀλήθειας, δηλαδή δ ἔλεγχος, ή ἀπόδειξη, δ διάλογος, ή ἔρευνα καὶ ή διαλεκτική, καὶ ή δελφική ρήση «γνῶθι σαυτόν», τὸ «ἔνδον σκάπτε», τὸ «ἐδιζησάμην έμεωυτόν», είναι αὐτὸ ποὺ έξασφαλίζει τὴν ἀέναη, έλεύθερη ἐπικοινωνία τοῦ ἀνθρώπινου εἴδους, σὰν ἀτόμου καὶ σὰν συνόλου, με τὸν Κοσμογονικό Νόμο. Κίνδυνος παγοποιήσεως, δογματοποιήσεως, «κατεστημενοποιήσεως» τῆς ἀλήθειας μέσα στοὺς κόλπους τοῦ Ἑλληνικοῦ ὑμίλου δὲν ὑπάρχει, ἀκριδῶς διότι ἡ δομὴ τῆς ἔναρχης κοινωνίας του είναι κινητική, δηλαδή συνεχής πορεία πρός τό όρθὸν καὶ ὄχι τὸ ἴδιο, τ ὸ τ έ λ ε ι ο ό ρ θ ό ν, ποὺ ταυτίζεται με τὸ θεῖο. Ἡ ἀπελευθέρωση, αὐτὴ ἡ αἰώνια ἀνηφορικὴ ἄθηση τοῦ δράχου στὴν πλαγιὰ τοῦ λόφου ἀπὸ τὸν Σίσυφο, δὲν διακόπτεται ποτέ, ὅπως καὶ δὲν τελειώνει ποτέ. Ἡ κορυφὴ τοῦ λόφου, ἡ ἀπόλυτη έλευθερία, ή ἀπόλυτη τελειότητα, είναι σημείο ἀνέφικτο, είναι ὁ ίδιος δ θεός. Γι' αὐτὸ καὶ δ "Ομιλος τῆς 'Αλήθειας δὲν ἐξασφαλίζει ά πλῶς τὴν ἐπιδίωση, ἀλλὰ καὶ τὴν ἀδιάκοπη προαγωγή καὶ ἀτέρμονα τελειοποίηση τοῦ ἀνθρώπινου εἴδους. Ὁ σκοπὸς αὐτός, ταυτόσημος μὲ τὴν κοινωνική ἀλήθεια, ὑπηρετεῖται κατὰ ἰδανικό τρόπο.

Είναι πολλές, συσσωρευτικές οί ένδείξεις ὅτι οἱ τάσεις φυγῆς, έξόδου τῶν ἀνθρώπων ἀπὸ τὸ θανάσιμο καὶ ἀποπνικτικὸ τέλμα τῆς έξουσιαστικής παγίδας, ἀπὸ τὴν ὁποία ἔχουν πιασθή, αὐξάνονται, ένισχύονται, μὲ ρυθμὸ ἀνάλογο πρὸς τὸ ξέφρενο ρυθμὸ τῆς ὑπεραναπτύξεως τῆς δουλησιοκρατίας. Ὁ κόσμος ἀσύνειδα ἀλλὰ σταθερὰ προσπαθεῖ νὰ δρῆ καὶ νὰ ἀναπνεύση τὸν ζωογόνο ἀέρα τῆς 'Αλήθειας, τῆς Δικαιοσύνης καὶ τῆς Ἐλευθερίας ποὺ τοῦ στέρησε ἡ ύλική σκλαδιά τῆς τεχνοκρατίας, τῆς «ὀργανώσεως» καὶ τοῦ οἰκονομισμοῦ καὶ ἡ ἡθικὴ σκλαδιὰ τοῦ δόλου καὶ τοῦ δόγματος. "Οσοι δραπετεύουν ήθικά και πνευματικά ἀπὸ τὴν ἄθλια περιβάλλουσα κοινωνία, αζ προσκαλούνται να καταλύσουν στα έλεύθερα, γαλήνια και φωτεινά πεδία τῆς ἔναρχης κοινωνίας. Και οί πιὸ συνειδητοί, οί πιό φωτισμένοι λειτουργοί τῆς θεᾶς 'Αλήθειας, ἂς ἱερουργήσουν στὸ Ναό της, μεταδίδοντας τὸ ἄγιο φῶς της στοὺς τυφλοὺς καὶ παραπαίοντες κάτω ἀπὸ τὸ θανάσιμο δάρος τῶν κεράτων τους τραγικούς μελλοθάνατους δίποδες μεγάκερους, ας σαλπίσουν το προσκλητήριο γιὰ τὴν συγκρότηση τοῦ 'Ομίλου τῆς Πανανθρώπινης 'Ελευθερώσεως.

### ПАРАРТНМА

## Ίδεολογικές αφετηρίες της Ελληνικής Πολιτείας

- Α΄ Είναι ἰδεολογικῶς ἀσυμβίβαστα πρὸς τὴν Ἑλληνικὴ Πολιτεία καὶ ἀπορρίπτονται:
  - α.—Τὸ Δόγμα, ὁ Ἰουδαιοχριστιανισμός, ὁ ᾿Αστοκαπιταλομαρξισμός, ὁ Διεθνισμὸς καὶ ὁ Ἦνικισμός.
  - 6.— Ἡ Ἐξουσία, ἡ Ὀργάνωση, ἡ Διοίκηση, ὁ Οἰκονομισμός καὶ τὸ Νόμισμα, ἡ Τεχνοκρατία.
  - γ.— Ὁ Κοσμοπολιτισμός, ἡ Ἐξουσιαστικὴ Παιδεία καὶ ἡ Ἐξουσιαστικὴ Γαιδεία καὶ ἡ Ἐξουσιαστικὴ ἐπιστήμη.
  - δ.—'Η 'Ισότητα (πλειοψηφία), τὸ Κόμμα καὶ οἱ Τάξεις, τὸ Σύνταγμα, ἡ «διάκριση ἐξουσιῶν», ἡ κάστα, ὁ Συνδικαλισμός.
  - ε.—'Ο ἐπαγγελματισμός στὶς λειτουργίες καὶ οἱ ὑλικὲς ἀμοιδὲς τῶν λειτουργῶν.

#### \* \* \*

- Β΄ Καταξιώνονται σὰν ἰδεολογικὲς δάσεις τῆς Ἑλληνικῆς Πολιτείας:
  - α.— Ἡ Ἰδέα Ἑλλάδα σὰν πολιτικὴ ἔκφραση τοῦ Λόγου, σὰν ἐγγυήτρια τοῦ ἐλέγχου, τοῦ διαλόγου, τῆς ἀποδείξεως, τῆς θεωρίας, τῆς Ἐπιστήμης καὶ Τέχνης—καὶ σὰν Ἑλληνικότητα (κατεύθυνση καὶ δέον μέλλον).
  - 6.—Οί 'Ιδέες 'Ελευθερία, 'Αλήθεια, Δικαιοσύνη (καὶ ἡ λατρεία τους σὰν θεῶν).

- γ.—'Η Σοφία, ή Γνώση, ή έλευθερωμένη (μή κρατική) Παιδεία, Έπιστήμη καὶ Τέχνη.
- δ.—Τὸ "Εθνος σὰν κυψέλη πνευματικοῦ πολιτισμοῦ καὶ ἡ 'Ανθρωπότητα σὰν οἰκουμενική ἔκφραση τοῦ Κοσμογονικοῦ Νόμου.
- ε.—'Ο 'Ηρωϊσμός καὶ τὸ ἐλεύθερο καὶ ἀληθινὸ "Εργο, ἀτομικὸ ἢ ὁμαδικό.
- στ.— Ἡ (ἄνευ ἐκλογῆς) ἀξιοκρατική ἱεράρχηση τῶν Δημιουργῶν σὲ μιὰ Κλίμακα Ἑλληνικῆς ᾿Αξίας (βάσει τοῦ Ἡρωῖκοῦ Ἑλληνικοῦ Ἔργου ποὺ ὁ καθένας ἐπετέλεσε στοὺς διάφορους τομεῖς, ὅπως τῶν ἰδεῶν, τῶν τεχνικῶν κατασκευῶν, τῆς ἄμυνας, τῆς γεωργίας καὶ κτηνοτροφίας, τῆς Ἐπιστήμης, τῆς Τέχνης κλπ.), τὰ μέλη τῆς ὁποίας εἶναι οἱ λειτουργοὶ τῆς Ἑλληνικῆς Πολιτείας.
- ζ.— Ἡ ὑπὸ τύπον «ἀναλήψεως ἔργου» ἀνάθεση τῶν δημοσίων ἀποστολῶν στοὺς λειτουργοὺς καὶ ἡ ἀμισθία τους. (Γιὰ ὅσους στεροῦνται τῶν πρὸς τὸ ζῆν νοεῖται δημόσια κάλυψη τῶν βιοτικῶν ἀναγκῶν τους ὑπὸ τύπον «ἐν Πρυτανείφ σιτήσεως»).

### ΕΠΙΛΟΓΟΣ

## Ζητείται τὸ ἀρχιμήδειο σημείο

Kατὰ τὸν Πλούταρχο, ὁ "Ελληνας μηχανικὸς 'Αρχιμηδης «εἰ γῆν εἶχεν ἑτέραν, ἐκίνησεν ἂν ταύτην μεταβάς εἰς ἐκείνην» (= αν εἶχε μιὰ ἄλλη γῆ, πηγαίνοντας σ' ἐκείνη θὰ μετακινοῦσε ἐτούτη). ( $\alpha$ )

"Αν στή θέση τῆς ὑλικῆς 'Υδρογείου, τοποθετήσουμε τὴν «ἰδεολογικὴ 'Υδρόγειο», δηλαδὴ τὴν κατεστημένη τάξη πραγμάτων καὶ ἀντιλήψεων ποὺ ἰσχύει στὸν σύγχρονο δογματοκρατούμενο καὶ δουλησιοκρατούμενο Κόσμο μας, τότε ἡ «ἐτέρα γῆ» ποὺ μᾶς χρειάζεται γιὰ νὰ ἀνατρέψουμε τὴν παροῦσα ἄθλια, ψεύτικη καὶ νοσηρὴ ζωὴ ποὺ μᾶς ἐπέδαλαν, πρέπει νὰ βρίσκεται ἀναγκαστικὰ ἔξω ἀπὸ τὸν κύκλο τοῦ ὑπάρχοντος πνευματικοῦ, πολιτικοῦ καὶ κοινωνικοῦ καθεστῶτος τῆς σημερινῆς ἀνθρωπότητας.

"Αν γιὰ νὰ ἀποδράσουμε ἀπὸ τὴν φυλακή μας, τὴν κόλαση μέσα στὴν ὁποία μᾶς ἔρριξαν, ξεκινοῦμε μὲ ἀφετηρία αὐτὰ ποὺ ἰσχύουν τώρα, ἄν δηλαδὴ νομίζουμε ὅτι μ' ἔνα νέο δόγμα, μιὰ νέα λογοκρατία, μιὰ νέα ἐξουσία, θὰ ἀποκαταστήσουμε μιὰ ζωὴ ποὺ θὰ διέπεται ἀπὸ τὴν ἀλήθεια, τὸ Λόγο καὶ θὰ ἐντάσσεται μέσα σὲ μιὰ κατάσταση 'Αρχῆς, δὲν διαφέρουμε ἀπὸ τοὺς μεθυσμένους ποὺ τὴν ὧρα τῆς κραιπάλης τους θέλουν «νὰ εἶχε ἡ γῆ ἕναν κρίκο, γιὰ νὰ τὴ σηκώσουν».

<sup>(</sup>α) Κατά τὸν Συνέσιο, ὁ ᾿Αρχιμιἦσης «τῆτει χωρίον ὡς ἐαυτὸν ἀντιταλαντεύσων ὅλη τη γη» (=εψαχνε νὰ δρη θέση, γιὰ νὰ ἐξισορροπήση μὲ τὸ δικό του σῶμα δλόκληρη τὴ γη). Ἦλλοι συγγραφεῖς παρουσιάζουν ἀλλιῶς τὴν περίφημη φράση μὲ τὴν ὁποία ὁ ᾿Αρχιμήσης διετύπωνε τὸ αἴτημά του γιὰ ἀπόκτηση τοῦ ζητουμένου μηχανικοῦ σημείου, ὅπως «Πᾳ δῶ καὶ κινῶ τὰν γᾶν» (Σιμπλίκιος), «Δός μοι πᾳ στῶ καὶ τὰν γᾶν κινάσω» (Ἦρων καὶ Πάππος). «Ὅπᾳ δῶ καὶ σαλεύω τὴν χθόνα» (Τζέτζης).

Οἱ διάφορες ἀλλαγὲς ποὺ σημειώθηκαν στὴν ἱστορία, στὴν πραγγματικότητα ὅχι μόνο δὲν ἀντιπροσωπεύουν ἀνατροπὴ ἢ ἔστω ταλάντευση τῆς κρατούσης τάξεως πραγμάτων καὶ ἀντιλήψεων, ἀλλὰ ἀντίθετα εἶχαν σὰν ἀποτέλεσμα τὴν ὅλο καὶ μεγαλύτερη ἑδραίωση τῆς παρὰ φύσιν καταστάσεως ἐξουσίας, τὴν ὅλο καὶ εὐρύτερη ἀνάπτυξη τῆς νοσηρῆς ὁρμῆς ἐπιδολῆς, τῆς «ὑπερτέλειας» αὐτῆς τῆς θελήσεως ποὺ σπρώχνει τὸ ἀνθρώπινο εἶδος στὸν κατήφορο — κατήφορος τοῦ ὁποίου τὸ τέρμα ταυτίζεται μὲ τὴν ἐξαφάνιση τῆς ἀνθρωπότητας ἀπὸ προσώπου Γῆς. Καὶ τοῦτο, διότι ἡ ἀρχή τους δρισκόταν μέσα σὰ «ἐτούτη τὴ γῆ» καὶ ἡ φύση τους δὲν διέφερε ἀπὸ τὶς προϋπάρχουσες καταστάσεις.

Έχουμε παρατηρήσει ήδη ὅτι ἀντιλήψεις ποὺ φαίνονται ἐκ πρώτης ὅψεως σὰν ἐκ διαμέτρου ἀντίθετες καὶ συγκρούσθηκαν μεταξύ τους σφοδρότατα, ὅπως ὁ Μωσαϊσμὸς καὶ ὁ Χριστιανισμός, ὁ Χριστιανισμὸς καὶ ὁ Μαρξισμός, ὁ Καπιταλισμὸς καὶ ὁ Μαρξισμός, ὁ Χιτλερονιτσεϊσμὸς καὶ ὁ ᾿Αστοκαπιταλομαρξισμὸς κλπ., δὲν ἦσαν στὴν πραγματικότητα παρὰ διαφορετικὰ πρόσωπα ἑνὸς καὶ τοῦ αὐτοῦ κακοῦ δαίμονα, γνήσια ὁμογάλακτα τέκνα ἑνὸς καὶ τοῦ αὐτοῦ πατέρα, τοῦ τρισυπόστατου τέρατος Δόγμα — Λογοκρατία — Ἐξουσία, ποὺ ἐμφανίσθηκε ἀπὸ τὴν αὐγὴ τῆς ἱστορίας καὶ ἁπλώνοντας τὰ πλοκάμια του σ᾽ ὅλη τὴν Ὑδρόγειο δὲν ἄφησε πιὰ καμμιὰ πτυχὴ τῆς ζωῆς μας ἀληθινή, δίκαιη, ἐλεύθερη καὶ φυσική.

Φοδόμαστε, ὅτι ἡ μόλυνσή μας ἀπὸ τὴν ἀρρώστια τῆς ὑπερανεπτυγμένης θελήσεως, ἀπὸ τὴ διαστροφὴ τῆς ἐπιδολῆς τῶν μὲν ἐπὶ τῶν δέ, ἔχει πάρει τέτοιες διαστάσεις, ὥστε νὰ μὴν ὑπάρχη κανεὶς ἀπὸ μᾶς ποὺ νὰ μπορῆ νὰ τοποθετήση τὸν ἑαυτό του ἔξω ἀπὸ «ἐτούτη τὴ γῆ», ἔξω ἀπὸ τὴν «ἰδεολογικὴν 'Υδρόγειο», μέσα στὴν ὁποία ἔχει καταδικασθῆ νὰ ζῆ καὶ νὰ κινῆται σύμπασα ἡ ἀνθρωπότητα. 'Η «ἑτέρα γῆ» τοῦ 'Αρχιμήδη φαίνεται νὰ ἀποτελῆ σήμερα κάτι σὰν ἀνέφικτη, «μεταφυσικὴ» ἐπιδίωξη — ἐκεῖ μᾶς ἔχει καταντήσει ἡ μακραίωνη πνευματικὴ τυραννία ποὺ ἀσκοῦν πάνω μας οἱ νάνοι Δαδίδ, οἱ τρελλοὶ κηφῆνες ποὺ κάθισαν στὸ σδέρκο τῆς ἀνθρωπότητας καὶ προσπαθοῦν νὰ τὴν «κοντύνουν» καὶ νὰ τὴν φέρουν στὰ δικά τους ἀσήμαντα μέτρα, γιὰ νὰ τὴν ἐξουσιάζουν καὶ νὰ τὴν ἐκμεταλλεύωνται πιὸ εὔκολα.

Μολονότι δὲν μπορεῖ νὰ ὑπάρχη φυσικὸς ἄνθρωπος ποὺ νὰ μὴν ἀπεχθάνεται τὸ δόγμα, τὸν ὑλισμό, τὸν Ἰουδαιοχριστιανισμό, τὸν Ἰουδαιοχριστιανισμό, τὸν Ἰουδαιοχριστιανισμό, τὸν Ἰουδαιοχριστιανισμό, τὸν Ἰουδαιοχριστιανισμό, τὸν Ἰουδαιοχριστιανισμό, τὸν Ἰονοκρατία, τὴ δία, τὴ δύναμη, τὴν ὀργάνωση, τὸν οἰκονομισμό, τὴν ἐργασία, τὴν

ἰσότητα καὶ νὰ μὴ προτιμᾶ χίλιες φορὲς ἀντ' αὐτῶν τὴν ἀλήθεια, τὸν ἰδεαλισμό, τὴν κατάσταση τῆς 'Αρχῆς, τὴν γνώση καὶ τὴν ἀρετή, τὴν ἐλευθέρωση, τὸν ἡρωϊσμό, τὸ ἔργο, τὴν δικαιοσύνη καὶ τὴν ἀξιοκρατία, ἐν τούτοις, φαίνεται, ὅτι μετὰ τὴν προσβολή μας ἀπὸ τὴν βουλησιοκρατικὴ ἀρρώστια καθένας ἀπὸ μᾶς κρύβει μέσα του ἕναν ἡθικὰ καὶ πνευματικὰ διεστραμμένο καθ' ἔξιν λογοκράτη, ἕνα τρελλὸ κηφῆνα-ἐξουσιαστή, ἕναν παρανοϊκὸ ὑλιστή, ἕναν ψεύτη, διαστρεβλωτὴ τῆς ἀλήθειας καὶ δογματικό, ἕνα δοῦλο καὶ ταυτόχρονα ἕνα τύραννο μὲ μιὰ φράση, φαίνεται ὅτι ἡ ὑπερανάπτυξη τῶν κεράτων τοῦ ἀνθρώπινου μεγάκερου εἶναι καθολικὴ ἐπιδημία, ἕνα εἶδος χολέρας ἢ πανώλους ποὺ ξαπλώθηκε σὰν μάστιγα καὶ νεκρώνει καὶ ἀποσυνθέτει τὸ ἀνθρώπινο πνεῦμα, τὴν ἀνθρώπινη ψυχή.

Ή ἀναζήτηση τοῦ ἀρχιμήδειου σημείου, ἡ ἀπόδραση ἀπὸ τὴν «ἰδεολογικὴ 'Υδρόγειο» καὶ ἡ ἀνακάλυψη τῆς «ἐτέρας γῆς», σὰν πνευματικῆς θέσεως, ἀπὸ τὴν ὁποία θὰ εἶναι δυνατὴ ἡ ἀνατροπὴ τοῦ καθεστῶτος τῆς παρακμῆς καὶ τοῦ θανάτου, συνιστᾶ τὸ μεγαλύτερο χρέος τῆς ἀνθρωπότητας καὶ τὸ ὕψιστο αἴτημα τοῦ 'Ελληνικοῦ 'Ομίλου τῆς 'Αλήθειας — αἴτημα ποὺ ταυτίζεται μὲ τὸ ἔνστικτο αὐτοσυντηρήσεως τοῦ ἀνθρώπου. Ἡ «ἐτέρα γῆ» ὅχι μόνο δὲν ἀποτελεῖ «μεταφυσικὴν ἀναζήτηση» ἢ χίμαιρα, ἀλλὰ εἶναι τὸ πιὸ χειροπιαστό, τὸ πιὸ «πραγματικὸ» πρᾶγμα στὸν Κόσμο, ἀφοῦ ταυτίζεται μὲ τὴν ἔδια τὴ φύση μας, μὲ τὴν ἔδια τὴν ἀλήθεια. 'Αντίθετα τὸ χιμαιρικὸ θὰ ἦταν «ἐτούτη ἡ γῆ», ἐτοῦτο τὸ πνευματικὸ καθεστὼς τῆς ὑποκρισίας καὶ τῆς διαστροφῆς, ἐτούτη ἡ παρὰ φύσιν ζωή μας.

Καὶ μάλιστα, γιὰ νὰ ἀκριβολογήσωμε, τὸ «ἀρχιμήδειο» σημεῖο δὲν εἶναι ἕνα, εἶναι ἄπειρα σημεῖα, ὅπως ἄπειρη εἶναι ἡ ἀλήθεια καὶ ἄπειρος εἶναι ὁ χῶρος ὅπου ἰσχύει ὁ Λόγος καὶ ὁ Κοσμογονικὸς Νόμος, ποὺ μᾶς γέννησαν καὶ μᾶς ἔδωσαν τὴ δυνατότητα νὰ ζοῦμε. Ἐνῶ ἀντίθετα, ἡ «ἰδεολογικὴ 'Υδρόγειος» μέσα στὴν ὁποία μᾶς ἔχουν ἐγκλείσει οἱ κρετῖνοι καὶ οἱ ἐγκληματίες τοῦ 'Εξουσιασμοῦ, εἶναι μιὰ ἀσήμαντη, μικρὴ θεσούλα, ὅπου βρισκόμαστε παγιδευμένοι χάρη στὰ τεχνητὰ δεσμὰ μὲ τὰ ὁποῖα μᾶς ἔχουν δέσει — μιὰ θεσούλα, ποὺ ἀποτελεῖ μιὰ μηδαμινὴ ἔκταση, σὲ σύγκριση μὲ τὶς ἀπέραντες δυνατότητες τοῦ ἀνθρώπινου πνεύματος.

"Αν καταπολεμήσουμε τὸν μικρὸν διεστραμμένο λογοκράτη, τὸν όποιο τεχνητὰ δημιούργησαν μέσα μας οἱ νάνοι Δαδίδ, ἄν παύσουμε νὰ εἴμαστε πνευματικὰ δογματικοί, ἐξουσιαστικοὶ καὶ δουλησιοκράτες, αὐτόματα θὰ δγοῦμε ἔξω ἀπὸ τὴν πνευματικὰ δογματική γῆ, καὶ

θὰ ἔχουμε στὴ διάθεσή μας ὅχι μόνον ἔνα ἀλλὰ ἄπειρα ἀρχιμήδεια σημεῖα, ἀπὸ τὰ ὁποῖα ἐξορμώντας θὰ «ἀντιταλαντεύσωμεν» ὅλη τὴν ἡθικὰ ἄρρωστη Ὑδρόγειο μὲ τὴν μεγαλύτερη εὐκολία ποὺ μποροῦμε νὰ φαντασθοῦμε.

Ό πρόγονός μας 'Αρχιμήδης, ὅταν ναυπήγησε ἕνα γιγαντιαῖο σκάφος, τὴν «Συρακοσία», μὲ ἐκτόπισμα ἴσο πρὸς τὸ ἐκτόπισμα ἑξῆντα πλοίων καὶ μὲ πλήρωμα χιλιάδων ἀνδρῶν, τὸ καθείλκυσε μόνος του κινώντας μόνο τὸ ἀριστερό του χέρι. (α) "Αν ἐμεῖς, τὰ μέλη τοῦ 'Ελληνικοῦ 'Ομίλου τῆς 'Αλήθειας, σκάψωμε ἔνδον, ἄν ἐξοδελίσωμε τὸν παρείσακτο μικρὸ λογοκράτη, ποὺ θρονιάστηκε μέσα στὴ ν ψυχὴ καὶ τὸ πνεῦμα μας, καὶ ἄν ἀπελευθερώσουμε τὸν καταπιεσμέν σήμερα στὰ δάθη τοῦ ὑποσυνειδήτου μας ἀληθινὸ ἄνθρωπο, τὸν Έλληνα ἄνθρωπο, καὶ τὸν τοποθετήσουμε στὴ φυσικὴ θέση του, τὴν «ἐτέραν γῆν», τὴν πνευματικὰ ἐλευθερωμένη, ἀληθινὴ «Γῆ», τὴν 'Ελληνίδα «Γῆν», τότε θὰ ἀνατινάξωμε στὸν ἀέρα τὸν ἄθλιο Κόσμο «μας» κινώντας, ὅπως ὁ παλιὸς Έλληνας, μόνο τὸ ἕνα μας χέρι...

<sup>(</sup>α) «Τή τρισπάστω μηχανή χειρ! λαιά καὶ μόνη» ("Αθήναιος).